
opusdei.org

La contrizione e il
sacramento della
confessione

In questi giorni particolari,
viviamo con dolore e desiderio
la mancanza dei sacramenti, fra
gli altri è più difficile ricevere il
sacramento della confessione.
Si fa più pressante l’esperienza
di un Amore grande che ci
richiama a sé.

14/03/2020

«E’ scoprendo la grandezza
dell’amore di Dio che il nostro cuore



viene scosso dall’orrore e dal peso del
peccato e comincia a temere di
offendere Dio con il peccato e di essere
separato da lui. Il cuore umano si
converte guardando a colui che è
stato trafitto dai nostri
peccati» (Catechismo della Chiesa
Cattolica, 1432).

Come possiamo fare quando non
possiamo ricevere il sacramento
della confessione? Possono esserci
difficoltà per potersi accostare alla
confessione sacramentale, per questo
vogliamo ricordare alcuni aspetti
legati al sacramento della
confessione, in particolare lo spirito
di penitenza e l’atto della
contrizione, di cui possiamo
riscoprire il valore e l’importanza,
non solo in relazione al sacramento,
ma in generale per la nostra vita
interiore.

Dice il Codice di Diritto Canonico:
«Colui che è consapevoledi esserein

https://www.vatican.va/archive/ITA0276/ZR.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/ZR.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/T.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/T.HTM


peccato grave, non celebrila Messané
comunichial Corpodel Signoresenza
premetterela confessione
sacramentale, a meno che non vi sia
una ragione gravee
manchil'opportunitàdi confessarsi; nel
qual casosi ricordidi porreun attodi
contrizione perfetta, che include il
propositodi confessarsiquanto
prima». (C.I.C. Can. 916; cfr CCC 1457)

Riportiamo a seguire delle citazioni
al riguardo e alcuni spunti dottrinali.

Alcune citazioni di San Josemaría e
del Beato Álvaro del Portillo sulla
conversione e la contrizione

La vita umana, in un certo modo, è
un continuo ritorno alla casa del
Padre. Ritorno mediante la
contrizione, la conversione del cuore,
che presuppone il desiderio di
cambiare, la decisione ferma di
migliorare la nostra vita, e si
manifesta pertanto in opere di

https://www.vatican.va/archive/ITA0276/W4.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/W4.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/4J.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/4J.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/VD.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/VD.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/AX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/AX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/1/ZF.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/1/ZF.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/JP.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/JP.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/H5.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/H5.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/2/UT.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/2/UT.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/IJ.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/IJ.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/KT.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/KT.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/7E.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/7E.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/4J.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/4J.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/1/F7.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/1/F7.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/1/EM.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/1/EM.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/1/Z9.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/1/Z9.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/49.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/49.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/1/SO.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/1/SO.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/K4.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/K4.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/4A.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/4A.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/3/9X.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/3/9X.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/1/L2.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/1/L2.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/SD.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/SD.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/1/Z9.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/1/Z9.HTM


sacrificio e di dedizione. (San
Josemaría, È Gesù che passa, 64)

Che pena mi fai: non senti ancora
dolore per i tuoi peccati veniali! —
Perché, fino a quel momento, non
avrai cominciato ad avere una vera
vita interiore. (San Josemaría,
Cammino, 330)

Se hai commesso un errore, piccolo o
grande, torna a Dio di corsa!

Assapora le parole del salmo: “Cor
contritum et humiliatum, Deus, non
despicies” — il Signore mai
disprezzerà o non ascolterà un cuore
contrito e umiliato. (San Josemaría,
Forgia, 172)

Il mio desiderio, figli miei, è che la
vostra anima trabocchi sempre di
gioia, e che la trasmettiate alle
persone che vi stanno attorno. Però
non dimenticate che la gioia è
conseguenza della pace interiore — e
dunque, della lotta di ognuno contro



se stesso —, e che in questa battaglia
personale la vera pace è inseparabile
dalla compunzione, dal dolore umile
e sincero per le nostre mancanze e i
nostri peccati, che Dio perdona nel
Santo Sacramento della Penitenza,
dandoci oltretutto la sua forza per
lottare con più impegno. (Beato
Álvaro, 16/01/1984)

La vita spirituale — lo ripeto con
insistenza, a bella posta — è un
continuo cominciare e ricominciare.

— Ricominciare? Sì!: ogni volta che
fai un atto di contrizione — e
giornalmente dovremmo farne molti
— tu ricominci, perché dai a Dio un
nuovo amore. (San Josemaría, Forgia,
384)

Rinnova durante il giorno i tuoi atti
di contrizione: considera che Gesù
viene offeso di continuo e,
purtroppo, non lo si risarcisce con lo
stesso ritmo. Per questo vado
ripetendo da sempre: gli atti di



contrizione, quanto più numerosi,
tanto meglio! Fammi eco tu, con la
tua vita e con i tuoi consigli. (San
Josemaría, Solco, 480)

Alcune considerazioni

La necessità della conversione

Il Battesimo, oltre a cancellare tutti i
peccati, ci costituisce figli di Dio e ci
dispone a ricevere il dono divino
della gloria del Cielo; tuttavia in
questa vita siamo continuamente
esposti a cadere nel peccato: nessuno
è esentato dalla lotta contro di esso.
Anche lottando abbiamo esperienza
che le cadute sono frequenti. Gesù ci
ha insegnato a pregare nel Padre
nostro : «Rimetti a noi i nostri debiti,
come noi li rimettiamo ai nostri
debitori», e non ogni tanto, ma molte
volte al giorno. L’apostolo San
Giovanni dice anche: «Se diciamo che
siamo senza peccato, inganniamo noi
stessi e la verità non è in noi» ( 1 Gv
1, 8); e San Paolo esortava così i primi



cristiani di Corinto: «Vi supplichiamo
in nome di Cristo: lasciatevi
riconciliare con Dio» ( 2 Cor 5, 20).

La chiamata di Gesù alla
conversione: «Il tempo è compiuto e
il Regno di Dio è vicino; convertitevi
e credete al Vangelo» ( Mc 1, 15), non
è quindi diretto solo a coloro che
ancora non lo conoscono, ma anche
ai cristiani che devono tornare a
convertirsi e ravvivare la loro fede.
«Questa seconda conversione è un
impegno continuo per tutta la
Chiesa» ( Catechismo , 1428).

La penitenza interiore

La conversione avviene dentro di
noi, quella che si limita alle
apparenze esteriori non è vera
conversione. Non ci si può opporre al
peccato, in quanto offesa a Dio, se
non con un atti buoni, azioni
virtuose, con cui si manifesta il
pentimento per il male fatto
opponendosi alla volontà di Dio e si



cerca attivamente di eliminare
questo disordine e tutte le sue
conseguenze. In questo consiste la
virtù della penitenza.

«La penitenza interiore è un radicale
riordinamento di tutta la vita, un
ritorno, una conversione a Dio con
tutto il cuore, una rottura con il
peccato, un’avversione per il male,
insieme con la riprovazione nei
confronti delle cattive azioni che
abbiamo commesse. Nello stesso
tempo, essa comporta il desiderio e
la risoluzione di cambiare vita con la
speranza della misericordia di Dio e
la fiducia nell’aiuto della sua
grazia» ( Catechismo , 1431).

La penitenza non è un’opera
esclusivamente umana, un
riordinamento interiore frutto di
padronanza di sé, che mette in gioco
tutte le molle della conoscenza
personale e una serie di decisioni
forti. «La conversione è anzitutto



opera della grazia di Dio che fa
ritornare a Lui i nostri cuori: “Facci
ritornare a te, Signore, e noi
ritorneremo” ( Lam 5, 21). Dio ci
dona la forza di ricominciare» ( 
Catechismo , 1432).

Le diverse forme di penitenza
nella vita cristiana

La conversione nasce dal cuore ma
non rimane chiusa nell’intimo
dell’uomo, si manifesta con opere
esterne, mettendo in gioco la persona
intera, anima e corpo. Fra le forme di
penitenza, sono da evidenziare
anzitutto quelle incluse nella
celebrazione dell’Eucaristia e quelle
della Confessione che è stata istituita
da Gesù Cristo per farci uscire
vittoriosi nella lotta contro il peccato.

Il cristiano ha molti altri modi di
mettere in pratica il desiderio di
conversione. «La Scrittura e i Padri
insistono soprattutto su tre forme: il 
digiuno , la preghiera , l’ elemosina



(cfr. Tb 12, 8; Mt 6, 18), che
esprimono la conversione in
rapporto a se stessi, in rapporto a Dio
e in rapporto agli altri» ( Catechismo ,
1434). A queste tre forme sono
riconducibili tutte le opere che ci
permettono di correggere il
disordine del peccato.

Per digiuno s’intende non solo la
rinuncia moderata al piacere del
cibo, ma anche tutto ciò che ci fa
essere esigenti col corpo non
dandogli qualche piacere per
dedicarci a quello che Dio ci chiede
per il bene degli altri e nostro
personale.

Per orazione possiamo intendere
ogni applicazione delle nostre facoltà
spirituali – intelligenza, volontà,
memoria – allo scopo di unirci a Dio
Padre nostro in una conversazione
familiare e intima.

L’ elemosina è non solo dare del
denaro o altri beni materiali a chi ne



ha bisogno, ma anche altri tipi di
donazione: condividere il proprio
tempo, assistere i malati, perdonare
chi ci ha offeso, correggere chi ne ha
bisogno, consolare chi soffre, ed altre
ancora.

La Chiesa ci spinge alle opere di
penitenza specialmente in alcuni
momenti, che ci servano anche per
essere più solidali con i fratelli nella
fede. «I tempi e i giorni di penitenza
nel corso dell’anno liturgico (il tempo
di quaresima, ogni venerdì in
memoria della morte del Signore)
sono momenti forti della pratica
penitenziale della Chiesa» ( 
Catechismo , 1438).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/riscopriamo-la-
contrizione/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/riscopriamo-la-contrizione/
https://opusdei.org/it-it/article/riscopriamo-la-contrizione/
https://opusdei.org/it-it/article/riscopriamo-la-contrizione/

	La contrizione e il sacramento della confessione

