
opusdei.org

«Ringrazialo per
tutto, perché tutto è
buono»

Ringraziare, per ciò che è
buono e per ciò che è cattivo,
vuol dire sapersi amato da Dio:
grazie perché stai qui al mio
fianco; grazie perché per Dio
sono importante.

15/06/2018

Centrare bene la propria vita:
dedicarsi alle cose essenziali,
apprezzare le cose che valgono,
prevenire il male, trascurare le cose



irrilevanti. «Se la ricchezza è un bene
desiderabile in vita, quale ricchezza
è più grande della sapienza, la quale
tutto produce?» (Sap 8, 5). La
sapienza non ha prezzo: tutti la
vorrebbero per sé. È un sapere che
non ha nulla a che vedere con la
cultura, ma con il gusto, con la
capacità di percepire il gusto del
bene. Lo esprime in modo
appropriato il termine sapientia,
traduzione del greco sophia nei libri
sapienziali. Nel suo significato
originario, sapientia denota buon
gusto, buon olfatto. Il sapiente ha un
palato che gli permette di assaporare
ciò che è buono. Da nobis recta
sapere, chiediamo a Dio, con
un’antica preghiera[1]: concedici di
assaporare ciò che è buono.

La Scrittura presenta la sapienza
come una conoscenza naturale, che
germoglia facilmente: «facilmente è
contemplata da chi l’ama e trovata
da chiunque la ricerca Previene, per



farsi conoscere, quanti la desiderano.
Chi si leva per essa di buon mattino
non faticherà, la troverà seduta alla
sua porta» (Sap 6, 12-14). Tuttavia,
per acquisire questa connaturalità, è
necessario cercarla, desiderarla fin
dal mattino. Con pazienza, con
l’insistenza del salmo: «O Dio, tu sei il
mio Dio, all’aurora di cerco, di te ha
sete l’anima mia, a te anela la mia
carne, come terra deserta, arida,
senz’acqua» (Sal 63, 2). Questa
ricerca è il compito di una vita. Per
questo la sapienza arriva anche con
gli anni. La sapienza – il Papa,
facendo eco al Siracide (cfr. Sir 8, 9),
lo ha detto tante volte – è una
caratteristica particolare degli
anziani: essi sono «la riserva
sapienziale del nostro popolo»[2]. È
vero che l’età può anche comportare
inconvenienti come l’inasprimento di
alcuni difetti del carattere, una certa
resistenza ad accettare i propri limiti
o una certa difficoltà a comprendere
i giovani; ma, a parte tutto questo,



suole essere evidente la capacità di
apprezzare, di assaporare, tutto ciò
che è veramente importante. E
questa, in fin dei conti, è la vera
sapienza.

A questo sapere si riferiva una volta
san Josemaría, parlando a un gruppo
di fedeli dell’Opera: «Fra trent’anni,
quando getterete uno sguardo al
passato, non crederete ai vostri
occhi. E non potrete far altro per il
resto della vita che ringraziare,
ringraziare...»[3]. Con il passare degli
anni emergono, soprattutto, i motivi
di riconoscenza. Si affievoliscono i
contorni acuminati dei problemi e
delle difficoltà che forse a suo tempo
ci misero in estrema agitazione, e si
finisce per vederli con altri occhi, e
anche con un pizzico di umorismo. Si
acquisisce la prospettiva che fa
capire il modo in cui Dio ha guidato
una persona, come ha man mano
capovolto ogni suo errore, come si è
servito dei suoi sforzi... Coloro che



abitavano accanto al beato Álvaro
ricordano la frequenza e la
semplicità con cui diceva: «Grazie a
Dio». La convinzione che uno non
può far altro che ringraziare
contiene, dunque, un elemento
essenziale della vera sapienza; e cioè,
quello che Dio fa crescere nell’anima
di coloro che lo cercano e che
possono dire anche prima di arrivare
alla vecchiaia: «Ho più senno degli
anziani, perché osservo i tuoi
precetti» (Sal 119, 100).

Tutto è buono

Dalle ristrettezze e dalle angustie del
suo nascondiglio nella Legazione
dell’Honduras, san Josemaría
scriveva nel 1937 ai fedeli dell’Opera
che erano sparpagliati per Madrid:
«Siate molto coraggiosi! Fate in modo
che tutti siano contenti: tutto è per il
bene; tutto è buono»[4]. Un’altra
lettera, scritta un mese dopo a coloro
che stavano a Valencia, è dello stesso



tenore: «Abbiate coraggio. Siate
allegri se, com’è logico, vi siete
rattristati. Tutto è per il bene»[5].

Tutto è buono, tutto è per il bene. In
queste parole traspaiono due testi
della Scrittura. Da un lato, il 
crescendo della gioia di Dio durante
la creazione, che si conclude nella
costatazione che «quanto aveva fatto
[...] era cosa molto buona» (Gn 1, 31);
dall’altro, la massima di san Paolo:
«tutto concorre al bene per coloro
che amano Dio» (Rm 8, 28) , che san
Josemaría condensava in una
esclamazione: «omnia in bonum!».
Alcuni anni prima, nel Natale del
1931, i due testi s’intrecciano in una
annotazione che più tardi darà lo
spunto per un punto di Cammino.
Tutto è buono, tutto è per il bene. La
riconoscenza per le cose buone e la
speranza che Dio saprà trarre un
bene da ciò che sembra cattivo:



Abituati a innalzare il cuore a Dio, in
rendimento di grazie, molte volte al
giorno. Perché ti dà questo e
quest’altro. Perché ti hanno
disprezzato. Perché non hai ciò di cui
hai bisogno o perché lo hai.

Perché ha fatto così bella sua Madre,
che è anche Madre tua. Perché ha
creato il sole e la luna e
quell’animale e quella pianta. Perché
ha fatto eloquente quell’uomo, e te
impacciato nel parlare...

Ringrazialo di tutto, perché tutto è
buono[6].

Come si può osservare subito, la
sequenza dei motivi di gratitudine
non segue un ordine particolare: se
tutto è buono, lo è la prima cosa che
ci si presenta, e la successiva, e l’altra
ancora...; tutte quante sono motivo di
gratitudine. «Perché ha creato il sole
e la luna e quell’animale e quella
pianta». Guarda dove vuoi, sembra
dirci san Josemaría: non troverai



altro che motivi di riconoscenza. In
queste righe, infine, si riflette una
ammirazione traboccante davanti
alla bontà di Dio; uno stupore che
ricorda il cantico delle creature di
san Francesco, dove tutto è motivo di
gratitudine:«Sii lodato, o mio Signore,
per sorella luna e le stelle [...]. Sii
lodato, o mio Signore, per fratello
vento e per l'aria serena e nuvolosa e
ogni tempo, grazie al quale dai il
nutrimento alle tue creature [...]. Sii
lodato, o mio Signore, per quelli che
perdonano per il tuo amore»[7].

«Perché ti dà questo e quest’altro».
Quante cose ci dà Dio, e quanto
facilmente ci abituiamo. La salute,
che è stata chiamata «il silenzio degli
organi», è forse un esempio
paradigmatico: suole accadere che la
diamo per scontata finché il corpo
comincia a farsi notare; e forse
soltanto allora apprezziamo, non
avendola più, la perfetta salute. Qui
la gratitudine consiste, in parte, nel 



prendere l’iniziativa, nell’affinare
l’udito in modo da percepire il
silenzio, la discrezione con la quale
Dio ci regala tante cose. «Le
misericordie di Dio ci accompagnano
giorno per giorno. Basta che
abbiamo il cuore vigilante per
poterle percepire. Siamo troppo
inclini ad avvertire solo la fatica
quotidiana [...]. Se però apriamo il
nostro cuore, allora possiamo, pur
immersi in essa, constatare
continuamente anche quanto Dio sia
buono con noi; come Egli pensi a noi
proprio nelle piccole cose, aiutandoci
così a raggiungere quelle grandi»[8].

La gratitudine non è soltanto una
risposta a un debito di riconoscenza.
È molto di più: proprio perché
consiste nell’assaporare ciò che è
buono, ringraziare Dio è godere con
Lui le cose buone che ci dà, perché in
compagnia delle persone amate si
gode sempre di più. Persino le cose
più prosaiche possono essere allora



motivo per star bene, per non
prendersi troppo sul serio, per
scoprire la gioia di vivere «tra le
piccole cose della vita quotidiana,
come risposta all’invito affettuoso di
Dio nostro Padre: “Figlio, per quanto
ti è possibile, trattati bene […]. Non
privarti di un giorno felice” (Sir
14,11.14). Quanta tenerezza paterna
si intuisce dietro queste parole! »[9].

Tutto è per il bene

Ricordarsi di ringraziare per le cose
buone che Dio ci dà è già di per sé
una sfida. Che dire delle cose meno
gradevoli? «Perché ti hanno
disprezzato»: perché ti hanno
trattato con freddezza, con
indifferenza; perché ti hanno
umiliato; perché non hanno
apprezzato i tuoi sforzi... «Perché
non hai ciò di cui hai bisogno o
perché lo hai». È quanto meno
sorprendente la tranquillità con la
quale avere e non avere qui appaiono



sotto lo stesso segno. È davvero
possibile ringraziare Dio per la
mancanza di salute, di lavoro, di
tranquillità? Rendere grazie perché ti
manca tempo – quante volte questo
ci fa soffrire –; perché ti manca il
coraggio, le forze, le idee; perché
questo o quello ti è riuscito male...
Ebbene sì: anche allora, ci dice san
Josemaría, rendi grazie a Dio.

Questo atteggiamento ci rimanda alle
contrarietà che san Josemaría
attraversava quando scriveva le
lettere citate sopra mentre si trovava
nella Legazione dell’Honduras, e al
contesto delle sofferenze dal quale
nacque l’appunto che sta all’origine
di questo punto di Cammino[10].
L’invito a essere grato per le cose
contrarie, che appare in modo più
esplicito qualche pagina dopo, trae
origine da un’appunto di cinque
giorni prima: «Paradossi di un’anima
piccola. Se Gesù ti manda eventi che
il mondo chiama buoni, piangi in



cuor tuo, considerando la Sua bontà
e la tua malizia: se Gesù ti manda
eventi che la gente qualifica cattivi,
rallegrati in cuor tuo, perché Egli ti
dà sempre quello che conviene e
dunque è l’ora bella di amare la
Croce»[11].

Malgrado la loro vicinanza nel
tempo, questa considerazione è
inserita in un altro capitolo di 
Cammino, uno dei due dedicati
all’infanzia spirituale. Viene così alla
luce una chiave che permette di
comprendere il clima spirituale della
disposizione di rendere grazie a Dio
«per tutto, perché tutto è buono». Se
la gratitudine è un segno della
sapienza dovuta all’età e alla
vicinanza con Dio, nasce soltanto
dove c’è un atteggiamento di
«abbandono pieno di speranza»[12]
nelle mani di Dio; un atteggiamento
che san Josemaría scoprì per via
dell’infanzia spirituale: «Hai visto
come ringraziano i bambini? Imitali



dicendo come loro, a Gesù, nelle
occasioni favorevoli e in quelle
avverse: “Come sei buono! Che
buono!...”»[13].

Ringraziare per le cose negative,
naturalmente, non è cosa
spontaneamente facile. In realtà, in
un primo momento può sembrare
anche una cosa teatrale o anche
ingenua: come se negassimo la
realtà, come se cercassimo
consolazione in... un racconto per
bambini. Eppure, ringraziare in
queste situazioni non equivale a non
vedere, ma a vedere oltre. Abbiamo
difficoltà a ringraziare perché
avvertiamo la perdita, la contrarietà,
il guaio. Il nostro sguardo è ancora
molto legato alla terra, come succede
al bambino al quale sembra che il
mondo sia crollato perché gli si è
rotto un giocattolo, perché ha
inciampato o perché vorrebbe
continuare a giocare. Al momento è
un piccolo dramma, ma poco dopo



sicuramente non ci penserà più.
«Nella vita interiore è assai
vantaggioso a noi tutti essere [...]
come quei piccoli che sembrano fatti
di gomma, che sanno godere persino
dei loro capitomboli, perché si
rimettono subito in piedi per
continuare le loro scorribande e
perché hanno anche, se è necessario,
il conforto dei genitori»[14].

La gratitudine di cui ci parla san
Josemaría non è una sorta di cappa
che copre le cose sgradevoli, come
per magia, ma un gesto con il quale
eleviamo lo sguardo a Dio nostro
Padre, che ci sorride. Così si fa strada
la fiducia, un abbandono che mette
in secondo piano la contrarietà,
benché ci continui a pesare. Essere
grato quando qualcosa ci rincresce
significa accettare: «La maniera
migliore di esprimere gratitudine a
Dio e alle persone è accettare tutto
con gioia»[15]. Sicuramente la prima
cosa che viene fuori non è un grido



di gioia; probabilmente tutto il
contrario. Anche così, benché
l’anima si ribelli, ringraziamo:
«Signore, non è possibile..., non può
essere..., però grazie»; accettiamo: «io
vorrei avere più tempo, più forze...,
io vorrei che quella persona mi
trattasse meglio..., io vorrei non
avere questa difficoltà, questo
difetto. Però Tu ne sai di più».
Chiediamo a Dio di aggiustare le cose
come sembra a noi che debbano
essere, ma rasserenati dal fatto che
Egli sa quello che fa e che trae il bene
da dove forse noi vediamo soltanto
negatività.

Per essere grati delle cose negative,
sempre con parole dello stesso tipo
del «grazie per tutto», è necessario
«credere come credono i bambini,
amare come amano i bambini,
abbandonarsi come sanno
abbandonarsi i bambini»[16]. Al di là
della forma particolare che assume
questo abbandono nella vita



interiore di ciascuno, questo
atteggiamento prospetta la
convinzione che davanti a Dio siamo
molto piccoli e che lo sono anche le
nostre cose. Malgrado questo, al
Signore appaiono importanti, a Lui
più che a nessun altro al mondo.
Nasce da qui, in realtà, la gratitudine
di sapersi amato: grazie perché stai
qui accanto a me; grazie perché
queste cose a Te importano. Pur
nell’apparente lontananza di Dio,
avvertiamo allora la sua vicinanza: lo
contempliamo nella vita ordinaria,
perché i problemi fanno parte della
vita ordinaria. Nascosto tra le
avversità, nasce così il motivo più
profondo per cui ringraziamo per le
cose buone e per le cose cattive:
grazie, perché dovunque scopro
l’Amore. Il vero motivo del
ringraziamento, la radice stessa del
ringraziamento, è che Dio mi ama e
che tutto nella mia vita è occasione di
amare e di sapermi amato.



Nella sofferenza per quello che ci
manca, per l’indifferenza, per i
difetti, per le conseguenze dei nostri
errori... si nascondono, dunque, le
opportunità per ricordare, per
risvegliare in noi l’Amore di Dio. Ci
rendiamo conto che, sebbene ci costi
rinunciare a certe cose, sebbene ci
costi accettare il dolore o le
limitazioni, che cosa ci toglie tutto
questo, in fondo, se abbiamo l’Amore
di Dio? «Chi ci separerà dall’amore di
Cristo? Forse la tribolazione,
l’angoscia, la persecuzione, la fame,
la nudità, il percolo, la spada?» (Rm
8, 35).

In tal modo appare possibile rendere
«grazie per tutto, perché tutto è
buono». La follia cristiana di essere
grati di tutto trae origine dalla
filiazione divina. Chi si è reso conto
di avere un Padre che lo ama, in
realtà, non ha bisogno di altro. A un
Padre buono, soprattutto. si è grati.
Così è l’amore di Gesù per suo Padre:



Gesù è totalmente grato, perché ha
ricevuto ogni cosa da suo Padre.
D’altra parte essere cristiano vuol
dire entrare in questo amore, in
questa gratitudine: Ti rendo grazie,
Padre, perché mi ascolti sempre (cfr. 
Gv 11, 41-42).

Non dimenticare di ringraziare

«Benedici il Signore, anima mia, non
dimenticare tanti suoi benefici» (Sal
103, 2). Nella Scrittura Dio ci invita
spesso a ricordare, perché sa che
abitualmente viviamo immemori,
come i bambini che mentre giocano
non si ricordano dei loro genitori.
Dio lo sa e lo comprende. Ma ci attira
dolcemente tra le sue braccia e ci
sussurra in mille modi: ricorda.
Pertanto, ringraziare è anche una
questione di memoria. Per questo il
Papa parla spesso di «memoria
grata»[17].

La disposizione a ringraziare per
quello che ci infastidisce, per quanto



stupefacente possa apparire, in
realtà aiuta a ricordarsi di rendere
grazie a Dio per le cose gradevoli. Del
resto, la vita di ogni giorno ci offre
molte occasioni per fare memoria:
fermarsi un istante a benedire la
tavola, a ringraziare perché Dio ci dà
qualcosa da mettere in bocca;
dedicare un certo tempo del
ringraziamento della Messa o della
nostra orazione personale per
ringraziarlo per le cose ordinarie
della vita, per scoprire ciò che hanno
di straordinario: un lavoro, un tetto,
persone che ci amano; essere grati
per le gioie degli altri; vedere un
dono di Dio, e un altro, e un altro
ancora, nelle persone che ci prestano
un servizio... Ci sono anche dei
momenti in cui la vita ci viene
incontro con un briciolo di bellezza:
le luci di un tramonto, un’attenzione
inattesa verso di noi, una sorpresa
gradita... Sono occasioni per
constatare, tra il grigiore della vita



quotidiana, il colore dell’Amore di
Dio.

Dalla più profonda antichità, le
culture del mondo hanno visto
nell’avanzamento del giorno verso la
notte una immagine della vita. La
vita è come una giornata e una
giornata è come la vita. Per questo,
se il ringraziamento è una
caratteristica della sapienza di chi ha
vissuto molto, com’è bello concludere
la giornata ringraziando. Quando ci
fermiamo alla presenza di Dio per
esaminare la giornata, Dio gradirà
che gli siamo grati per tante cose
«etiam ignotis»[18]: anche per quelle
che non conosciamo; e gli
chiederemo perdono, con una fiducia
di figli, anche per non aver
ringraziato a sufficienza.

Carlos Ayxelà



[1] Preghiera «Veni Sancte Spiritus», 
Messale Romano, Messa votiva dello
Spirito Santo (A), orazione colletta.

[2] Papa Francesco, Udienza, 4-
III-2015.

[3] San Josemaría, appunti di una
riunione di famiglia, 21-I-1955, citata
in Crónica, VII-55, p. 28 (AGP,
biblioteca, P01).

 [4]San Josemaría, Lettera, 17-V-1937,
citata in Camino, ed. critico-storica,
commento al n. 268.

[5] San Josemaría, Lettera, 15-
VI-1937, citata in Ibid.

[6] San Josemaría, Cammino, n. 268.
L’appunto originale è del 28
dicembre 1931.

[7] San Francesco d’Assisi, Cantico
delle creature, in Fonti Francescane,
n. 263.



[8] Benedetto XVI, Omelia, 15-
IV-2007.

[9] Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 4.

[10]Cfr. Camino, edizione critico-
storica, commento ai nn. 267 e 268.

[11]Cammino, n. 873. L’appunto
originale è del 23 dicembre 1931.

[12]F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14-
II-2017, n. 8.

[13]Cammino, n. 894. Questo testo
parte da un appunto del 23 dicembre
1931.

[14]San Josemaría, Amici di Dio, n.
146.

[15]Santa Teresa di Calcutta, Non c’è
amore più grande, BUR Biblioteca
Univ. Rizzoli, Milano 2010.

[16]San Josemaría, Santo Rosario, Al
lettore. Questo testo fa parte del



manoscritto originale redatto da san
Josemaría «tutto di un fiato» durante
la novena dell’Immacolata del 1931;
cfr. edizione critico-storica, facsimili
e fotografie, n. 4.

[17]Cfr., p. es., Papa Francesco, 
Evangelii gaudium, n. 13; Omelia, 18-
VI-2017; Omelia, 12-XII-2017.

[18]San Josemaría, “En las manos de
Dios” (2-X-1971), En diálogo con el
Señor, edizione critico-storica, Rialp,
2017, p. 307.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/ringrazialo-per-
tutto-perche-tutto-e-buono/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/ringrazialo-per-tutto-perche-tutto-e-buono/
https://opusdei.org/it-it/article/ringrazialo-per-tutto-perche-tutto-e-buono/
https://opusdei.org/it-it/article/ringrazialo-per-tutto-perche-tutto-e-buono/

	«Ringrazialo per tutto, perché tutto è buono»

