
opusdei.org

Qualcosa di grande e
che sia amore (XI): I
frutti della fedeltà

La certezza di sapere di essere
sempre con Dio è sorgente viva
di speranza, dalla quale
sgorgano irresistibilmente
nuovi flussi di gioia e di pace
che rendono feconda la nostra
vita e quella di coloro che ci
stanno vicino.

20/09/2019

Il libro dei Salmi ha inizio con un
canto alla fecondità di chi fa in modo



di essere fedele a Dio e alla sua legge,
e non si lascia trascinare dalla
confusione che promuovono gli
empi: «Sarà come albero piantato
lungo corsi d’acqua, che darà frutto a
suo tempo e le sue foglie non
cadranno mai; riusciranno tutte le
sue opere» (Cfr. Sal 1, 1-3). In realtà
si tratta di un insegnamento
continuo nella Scrittura: «L’uomo
leale sarà colmo di benedizioni» (Pro
28, 20); «per chi semina la giustizia il
salario è sicuro» (Pro 11, 18). Tutte le
opere di Dio sono feconde, come lo
sono le vite di coloro che rispondono
alla sua chiamata. Il Signore lo
ricordò agli apostoli durante l’ultima
cena: «Io ho scelto voi e vi ho
costituiti perché andiate e portiate
frutto e il vostro frutto rimanga» (Gv
15, 16). L’unica cosa che ci chiede è
che rimaniamo uniti a Lui come i
tralci alla vite, perché «chi rimane in
me e io in lui fa molto frutto» (Gv 15,
5).



Nel corso dei secoli, i santi hanno
avuto ugualmente la prova della
generosità di Dio. Santa Teresa, per
esempio, scriveva: «Sua Maestà non
ha certo l’abitudine di pagare male
l’alloggio, se gli viene data
confortevole ospitalità»[1]. A coloro
che gli sono fedeli ha promesso che li
riceverà nel suo Regno con parole
piene di affetto: «Bene, servo buono e
fedele [...], sei stato fedele nel poco, ti
darò autorità su molto; prendi parte
alla gioia del tuo padrone» (Mt 25,
21). Eppure Dio non aspetta che i
suoi figli vadano in Paradiso per
premiarli, ma già in questa vita li
introduce nella gioia divina con
molte benedizioni, con frutti di
santità e di virtù, traendo il meglio
da ogni persona e dai suoi talenti;
aiutandoci a non preoccuparci
troppo della nostra fragilità e a
confidare sempre più nella potenza
di Dio. Inoltre, attraverso i suoi figli,
il Signore benedice anche quanti
stanno loro accanto. Dio si delizia di



queste cose: «In questo è glorificato il
Padre mio: che portiate molto
frutto» (Gv 15, 8).

Ripassiamo in queste pagine alcuni
frutti che produce la nostra fedeltà,
sia nella nostra vita che in quella
degli altri. Magari tali frutti che
produce la nostra fedeltà, e molti
altri che soltanto Dio conosce, ci
stimolassero a non interrompere mai
la nostra riconoscenza verso Dio per
le sue attenzioni e per la sua
vicinanza! Anche così impareremo a
godere sempre più di questo amore.

Il Paradiso in noi

Soltanto alcune settimane prima di
andare in Cielo, san Josemaría diceva
a un gruppo di suoi figli: «Il Signore
ha voluto depositare in noi un tesoro
ricchissimo. [...] In noi dimora Dio,
nostro Signore, con tutta la sua
grandezza. Nei nostri cuori c’è
abitualmente il Paradiso»[2]. Il
Signore lo aveva promesso agli



apostoli: «Se uno mi ama, osserverà
la mia parola e il Padre mio lo amerà
e noi verremo a lui e prenderemo
dimora presso di lui» (Gv 14, 23).
Questo è il più importante dono che
Dio ci offre: la sua amicizia e la sua
presenza in noi.

Ogni giorno possiamo contemplare
con occhi nuovi nell’orazione questa
verità della presenza divina in noi, e
custodirla nella nostra memoria.
Colmi di meraviglia e di gratitudine,
cercheremo allora di corrispondere
come buoni figli all’immenso affetto
che Dio ha per noi. Infatti il Signore
«non è per restare nel ciborio d'oro
che discende ogni giorno dal Cielo,
ma per trovare un altro Cielo che gli
è infinitamente più caro del primo: il
Cielo dell'anima nostra, fatta a
immagine sua, il tempio vivo
dell'adorabile Trinità!»[3]. Soltanto
con questo dono divino possiamo
sentirci infinitamente ripagati; e



anche sicuri della gioia che diamo a
Dio con la nostra fedeltà.

Quando arriva la stanchezza fisica o
morale, quando infuriano i venti
contrari e le difficoltà, è il momento
di ricordare ancora una volta che,
«se Dio abita nell’anima nostra, tutto
il resto, per importante che sembri, è
accidentale, transeunte; invece noi,
in Dio, siamo ciò che permane»[4]. La
certezza che Dio è con me, in me; e
che io sono in Lui (cfr. Gv 6, 56), è
sorgente di una sicurezza interiore e
di una speranza che non è possibile
spiegare umanamente. Questa
convinzione ci rende sempre più
semplici – come bambini – e ci dà
una visione ampia e fiduciosa, una
interiorità distesa e gioiosa. Dal
fondo dell’anima vengono fuori
allora la gioia e la pace, come frutti
naturali della fedeltà e della
donazione. Tali frutti sono tanto
importanti e hanno tanta forza
evangelizzatrice che san Josemaría li



chiedeva ogni giorno al Signore nella
Santa Messa, per lui e per tutte le sue
figlie e per tutti i suoi figli[5].

Dentro di noi abbiamo un Paradiso
che dobbiamo portare dappertutto: a
casa nostra, nel posto di lavoro, nel
riposo, alle riunioni con gli amici...
«Ai nostri giorni, nei quali si avverte
spesso un’assenza di pace nella vita
sociale, nel lavoro, nella vita di
famiglia..., è sempre più necessario
che noi cristiani continuiamo a
essere, secondo un’espressione di san
Josemaría, “seminatori di pace e di
gioia”»[6]. Sappiamo per esperienza
che questa pace e questa gioia non
sono nostre. Per questo ci
adopereremo per coltivare la
presenza di Dio nei nostri cuori
affinché sia Lui a ricolmarci dei suoi
doni e a trasmetterli a quanti ci
stanno accanto. L’efficacia di questa
semplice semina è sicura, anche se la
sua portata è imprevedibile: «La pace
del mondo, forse, dipende più dalle



nostre disposizioni personali,
ordinarie e perseveranti a sorridere,
perdonare e non darci importanza,
che dai grandi negoziati tra gli Stati,
per quanto importanti essi siano»[7].

Un cuore saldo e misericordioso

Quando permettiamo che la presenza
di Dio metta radici e fruttifichi in noi
– in qualche modo, la fedeltà è questo
–, acquistiamo progressivamente una
«fermezza interiore», grazie alla
quale diventa possibile essere
pazienti e sereni nelle contrarietà,
negli imprevisti, nelle situazioni
antipatiche, constatando i limiti
personali e quelli degli altri. Diceva
san Giovanni Maria Vianney che «le
nostre mancanze sono granelli di
sabbia accanto alla grande montagna
della misericordia di Dio»[8]. Questa
convinzione permette di reagire
sempre più come Dio reagisce
davanti alle persone e alle
circostanze, con mansuetudine e



misericordia, senza irritarci quando
non corrispondono alle nostre
aspettative e ai nostri gusti.
Scopriamo, in sostanza, che tutte le
vicende sono in qualche modo
«veicoli della volontà divina e
debbono essere accolte con rispetto e
amore, con gioia e con pace»[9]. In
questo modo, un po’ per volta,
acquisiamo una maggiore facilità nel
pregare, nel comprendere e nel
perdonare, come fa il Signore, e
recuperiamo subito la pace, se mai
l’avessimo perduta.

Certe volte può sembrarci
pusillanime questa disposizione a
coltivare la mansuetudine e la
misericordia nel nostro cuore, viste
le miserie altrui che ci appaiono
denunciabili e la malizia di alcuni
che vogliono fare il male.
Ricordiamo, tuttavia, che Gesù
rimprovera i discepoli quando
suggeriscono di inviare un castigo
dal cielo sui samaritani che non lo



ricevono (cfr. Lc 9, 55). «Il
programma del cristiano — il
programma del buon Samaritano, il
programma di Gesù — è “un cuore
che vede”. Questo cuore vede dove
c'è bisogno di amore e agisce in
modo conseguente»[10]. La nostra
misericordia paziente, che non si
irrita né si lamenta nel caso di
contrarietà, diventa così un balsamo
con il quale Dio guarisce i contriti di
cuore, fascia le loro ferite (cfr. Sal
147, 3) e rende più facile da
sopportare il percorso della
conversione.

Una efficacia che non possiamo
immaginare

Coltivare e far conoscere agli altri la
propria immagine e il profilo
personale è diventato oggi un
requisito a volte indispensabile per
essere presente e avere influenza nei
diversi ambiti delle reti sociali e
lavorative. Tuttavia, se perdiamo di



vista che viviamo in Dio, che Egli «ci
sta vicino continuamente»[11],
questo interesse può essere dovuto a
una ossessione più o meno sottile di
sentirsi accettati, riconosciuti, seguiti
e persino ammirati. Si sente allora
una continua necessità di verificare
il valore e l’importanza di tutto
quello che facciamo e diciamo.

Questa brama di essere riconosciuti e
di toccare il nostro valore risponde in
realtà, benché in un modo
grossolano, a una verità profonda.
Noi valiamo davvero molto; tanto,
che Dio ha voluto dare la sua vita per
ciascuno di noi. Eppure accade che
con grande facilità ci mettiamo a 
esigere, sia pure con modalità sottili,
l’amore e il riconoscimento che
possiamo solo accogliere. Forse per
questo il Signore volle dare nel
sermone della montagna questa
indicazione: «Guardatevi dal
praticare le vostre buone opere
davanti agli uomini per essere da



loro ammirati, altrimenti non avrete
ricompensa presso il Padre vostro
che è nei cieli» (Mt 6, 1). E ancora più
esplicitamente: «non sappia la tua
sinistra ciò che fa la tua destra» (Mt
6, 3).

Questo rischio di esigere l’Amore
anziché accoglierlo andrà perdendo
forza in noi se ci comportiamo con la
convinzione che Dio contempla la
nostra vita con un affetto tutto
particolare – perché l’affetto sta nei
particolari –. «Se vuoi avere degli
spettatori per le cose che fai, li hai
già: gli angeli, gli arcangeli e
finanche lo stesso Dio
dell’universo»[12]. Si sente allora
nell’anima l’autostima di chi sa di
essere sempre in compagnia e così
non ha bisogno di stimoli esterni
particolari per confidare
nell’efficacia della sua orazione e
della sua vita; e questo tanto se si è
noti a molti quanto se siamo
sconosciuti all’immensa



maggioranza. Ci basterà tenere
presente lo sguardo di Dio e sentire
dirette a ciascuno di noi le parole di
Gesù: «e il Padre tuo, che vede nel
segreto, ti ricompenserà» (Mt 6, 4).

Possiamo imparare molto, in questo
senso, dagli anni della vita nascosta
di Gesù a Nazaret. Lì ha trascorso la
maggior parte della sua vita terrena.
Sotto l’attento sguardo di suo Padre
del Cielo, della Vergine Maria e di san
Giuseppe, il Figlio di Dio stava già
operando in silenzio, e con una
efficacia infinita, per la Redenzione
dell’umanità. Pochi lo vedevano, ma
lì, nella sua modesta bottega di
artigiano, in un piccolo villaggio
della Galilea, Dio stava cambiando
per sempre la storia degli uomini. E
anche noi possiamo avere la stessa
fecondità della vita di Gesù se lo
lasciamo trasparire, se lo lasciamo
amare nella nostra vita, con la stessa
semplicità.



Da ogni tabernacolo in cui resta
celato, dalla profondità dei nostri
cuori, Dio continua a cambiare il
mondo. Ecco perché la nostra vita di
dedizione, in unione con Dio e con gli
altri, acquista, grazie alla Comunione
dei Santi, una efficacia che non
possiamo immaginare né misurare.
«Non sai se hai fatto progressi, né
quanti... A che ti servirebbe questo
calcolo? L’importante è che
perseveri, che il tuo cuore arda di
fuoco, che tu veda più luce e più
ampio orizzonte...: che ti prodighi
per le nostre intenzioni, che le
intuisca – anche se non le conosci – e
che per tutte preghi»[13].

Dio è quello di sempre

San Paolo invitava i cristiani a essere
fedeli, a non preoccuparsi di andare
controcorrente e di lavorare con lo
sguardo rivolto al Signore: «Perciò,
fratelli miei carissimi, rimanete saldi
e irremovibili, prodigandovi sempre



nell’opera del Signore, sapendo che
la vostra fatica non è vana nel
Signore» (1 Cor 15, 58). San
Josemaría ripeteva in maniera
diversa la stessa esortazione
dell’apostolo: « Se siete fedeli, potete
considerarvi vincitori. Nella vostra
vita non conoscerete sconfitte. Non
esistono insuccessi, se si opera con
rettitudine di intenzione e volendo
compiere la Volontà di Dio. Con o
senza successo, abbiamo vinto,
perché abbiamo fatto il lavoro per
Amore»[14].

In qualunque cammino vocazionale
può succedere che, dopo un certo
periodo di dedizione, sentiamo la
sensazione dello scoraggiamento.
Magari pensiamo di non essere stati
molto generosi fino a quel momento,
o che la nostra fedeltà dia poco frutto
e che abbiamo pochi risultati
apostolici. In questi casi è bene
ricordare quello che Dio ci ha
assicurato: «Non faticheranno



invano, [...] perché prole di benedetti
del Signore essi saranno» (Is 65, 23).
San Josemaría lo diceva in questi
termini: «L’essere santo comporta
l’essere efficace, anche se il santo
può non toccare o non vedere
l’efficacia»[15]. Alcune volte Dio
permette che i suoi fedeli nel loro
lavoro vadano incontro a prove e
difficoltà per rendere più bella la
loro anima, più tenero il loro cuore.
Quando, malgrado il nostro
entusiasmo nel far cosa grata a Dio,
ci scoraggiamo o ci stanchiamo, non
smettiamo di lavorare con senso di
mistero: tenendo presente che la
nostra efficacia «molte volte è
invisibile, inafferrabile, non può
essere contabilizzata. Uno è ben
consapevole che la sua vita darà
frutto, ma senza pretendere di
sapere come, né dove, né quando.
[...] Andiamo avanti, mettiamocela
tutta, ma lasciamo che sia Lui a
rendere fecondi i nostri sforzi come
pare a Lui»[16].



Il Signore ci chiede di lavorare
abbandonandoci con fiducia nelle
sue forze e non nelle nostre, nella
sua visione delle cose e non nella
nostra limitata percezione. «Quando
ti abbandonerai sul serio nel Signore,
imparerai a contentarti di ciò che
avviene, e a non perdere la serenità
se le faccende – malgrado tu abbia
messo tutto l’impegno e i mezzi
opportuni – non riescono secondo i
tuoi gusti... Perché saranno “riuscite”
come sarà parso conveniente al
Signore»[17]. La consapevolezza che
Dio può tutto e che Egli vede e
valorizza tutto il bene che facciamo,
per quanto piccolo e nascosto possa
sembrare, ci aiuterà «a essere sicuri e
ottimisti nei momenti di difficoltà
che possono presentarsi nella storia
del mondo o nella nostra esistenza
personale. Dio è quello di sempre:
onnipotente, sapientissimo,
misericordioso; e in ogni momento sa
trarre il bene dal male e sa
trasformare le sconfitte in grandi



vittorie per coloro che confidano in
Lui»[18].

Nelle mani di Dio, viviamo in mezzo
al mondo come suoi figli, e pian
piano diventiamo seminatori di pace
e di gioia per tutti coloro che vivono
accanto a noi. Questo è il lavoro
paziente, artigianale, che Dio compie
nei nostri cuori. Facciamo in modo
che illumini tutti i nostri pensieri e
ispiri tutte le nostre azioni. È ciò che
ha fatto la Madonna, nostra Madre,
felice di vedere le cose grandi che il
Signore faceva nella sua vita.
Sapessimo anche noi dire ogni giorno
come Lei: Fiat!, «avvenga di me
quello che hai detto» (Lc 1, 38).

Pablo Edo

[1] Santa Teresa di Gesù, Cammino di
perfezione, cap. 34.



[2] Cfr. S. Bernal, Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer. Appunti sulla
vita del fondatore dell’Opus Dei, Ares,
Milano 1977, p. 361.

[3] Santa Teresa di Lisieux, Storia di
un’anima, cap. 5.

[4] San Josemaría, Amici di Dio, n. 92.

[5] Cfr. J. Echevarría, Memoria del
Beato Josemaría Escrivà, Leonardo
International, Milano 2001, p. 229.

[6] F. Ocáriz, Omelia, 12- V-2017.

[7]Ibidem.

[8] Citato in G. Bagnard, «El Cura de
Ars, apóstol de la misericordia», 
Anuario de Historia de la Iglesia 19
(2010), p. 246.

[9]Istruzione maggio-1935 – 14-
IX-1950, n. 48.

[10] Benedetto XVI, Enc. Deus Caritas
est (25-XII-2005), n. 31.



[11] San Josemaría, Cammino, n. 267.

[12] San Giovanni Crisostomo, Omelie
su san Matteo, 19.2 (PG 57, 275).

[13] San Josemaría, Forgia, n. 605.

[14] San Josemaría, A tu per tu con
Dio, n. 314 (AGP, Biblioteca, P10).

[15] San Josemaría, Forgia, n. 920.

[16] Papa Francesco, Es. ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 279.

[17] San Josemaría, Solco, n. 860.

[18] J. Echevarría, Lettera pastorale,
4-XI-2015.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-
grande-e-che-sia-amore-xi/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-xi/
https://opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-xi/
https://opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-xi/

	​Qualcosa di grande e che sia amore (XI): I frutti della fedeltà

