
opusdei.org

Qualcosa di grande e
che sia amore (IX):
Siamo apostoli!

Per un cristiano l’apostolato
non è semplicemente un
incarico che richiede qualche
ora di tempo; non è neppure un
lavoro importante: è una
necessità che nasce da un cuore
che è diventato «un solo corpo e
un solo spirito» con il Signore.

22/07/2019

Cafarnao è il luogo in cui ha inizio
l’avventura apostolica che Gesù



inaugurò nel mondo. Sappiamo che
almeno quattro dei dodici Apostoli
erano pescatori di questa città.
«Stavano accanto alla vecchia barca
e alle reti rotte, a rammendarle. Il
Signore disse loro di seguirlo; ed essi,
“statim” – immediatamente, “relictis
omnibus” – abbandonando ogni cosa,
tutto!, lo seguirono...»[1].

Gesù chiama quei primi con parole
nelle quali delinea un programma
che cambierà per sempre il corso
della storia: «Seguitemi, vi farò
diventare pescatori di uomini» (Mc 1,
16-17). Non dà altri dettagli.
Continueranno a essere pescatori,
ma a partire da quel momento
pescheranno un altro tipo di «pesci».
Conosceranno altri «mari», ma non
andrà perduto quanto hanno
imparato con il loro lavoro. Vi
saranno giornate con vento
favorevole e pesca abbondante, ma
vi saranno anche giornate poco
esaltanti, senza nessuna pesca o con



una pesca tanto scarsa da dare loro
la sensazione di ritornare a riva a
mani vuote. Però la questione
decisiva non sarà il volume della
pesca, né ciò che gli uomini
giudicano un successo, oppure un
fiasco; ciò che importa è ciò che
saranno loro. Fin dall’inizio Gesù
vuole che si rendano conto della loro
nuova identità, perché non li chiama
solo per fare qualcosa – un’ottima
attività, qualcosa di straordinario –
ma per essere qualcuno che compie
una missione: essere «pescatori di
uomini».

«Tutto io faccio per il Vangelo»

Rispondere alla chiamata di Dio dà
una nuova configurazione alla nostra
identità: «È una visione nuova della
vita», diceva san Josemaría. Sapere
che lo stesso Gesù ci invita a
partecipare alla sua missione,
accende in ognuno di noi il desiderio
di « dedicare le sue più nobili energie



a un'attività che, nella pratica,
acquista lo spessore di un mestiere».
In tal modo, un po’ per volta, «La
vocazione ci porta - senza che ce ne
rendiamo conto - a prendere nella
vita una posizione, che manterremo
zelanti e gioiosi, ricolmi di speranza
persino nel momento estremo della
morte. È un fenomeno che conferisce
al lavoro un senso di missione» (San
Josemaría, Lettera 9-I-1932, n. 9). E
questa attività, che ci rende felici, va
modellando il nostri modi di essere,
di agire, di vedere il mondo.

Mons. Ocáriz lo ha ricordato con una
frase espressiva: «Non facciamo
apostolato, siamo apostoli!»[2]. La
missione apostolica non occupa un
tempo o determinati aspetti della
nostra vita personale, ma riguarda
ogni cosa: ha una portata di 360
gradi. San Josemaría lo ricordava alle
persone dell’Opera fin dall’inizio:
«Non dimenticate, figli miei, che non
siamo anime che si uniscono ad altre



anime, per fare una cosa buona.
Questo è molto..., ma è poco. Siamo
apostoli che compiono un mandato
imperativo di Cristo»[3].

«Guai a me se non predicassi il
vangelo!» (1 Cor 9, 16-23): è qualcosa
che gli esce dal più profondo
dell’anima. Per Paolo questo impulso
d’amore è un invito e un dovere:
«Non è per me un vanto predicare il
Vangelo; è per me un dovere». Perciò
l’unica ricompensa consiste nel
«predicare gratuitamente il Vangelo»,
perché si sente «servo di tutti per
guadagnarne il maggior numero».
Spesso apre il suo cuore: egli è
l’ultimo tra gli apostoli, indegno e
senza meriti, però è apostolo. Perciò
non c’è per lui una circostanza che
non sia apostolica, fino al punto di
poter affermare: «tutto io faccio per
il Vangelo». Questo è il suo biglietto
di presentazione e così vuole essere
considerato: «Paolo, servo di Cristo
Gesù, apostolo per vocazione,



prescelto per annunziare il
Vangelo» (Rm 1, 1).

Analogamente, per un cristiano
l’apostolato non è semplicemente
«un incarico» o un’attività alla quale
dedicare alcune ore al giorno; e non
è neppure «un lavoro importante»: è
una necessità che nasce da un cuore
che è diventato «un solo corpo e un
solo spirito»[4] in Gesù, con tutta la
sua Chiesa. Essere apostolo «non è e
non può essere un titolo onorifico,
ma impegna concretamente e anche
drammaticamente tutta l’esistenza
del soggetto interessato»[5]. Alcune
volte avremo bisogno che ci
incoraggino; altre volte cercheremo
un consiglio per verificare il nostro
impegno nell’evangelizzare; ma in
ogni caso sappiamo che la nostra
chiamata è un dono di Dio, e per
questo gli chiediamo che l’apostolato
scaturisca dal nostro cuore come
l’acqua zampilla dalla sorgente (cfr. 
Gv 4, 14).



Sale, luce e fermento del mondo

Per spiegare ai suoi discepoli il ruolo
che avrebbero svolto nel mondo, il
Signore si serviva spesso di parabole.
«Voi siete il sale della terra... voi siete
la luce del mondo», disse loro una
volta (cfr. Mt 5, 13-14). Un’altra volta
parla loro del lievito: del fatto che,
pur essendo poco, fa crescere tutta la
massa (cfr. Mt 5, 33). Infatti, così
devono essere gli apostoli di Gesù:
sale che rallegra, luce che orienta,
lievito che fa crescere la massa. Ed è
così che san Josemaría vide
l’apostolato delle sue figlie e dei suoi
figli: «Considera la chiamata di Dio
una circostanza specifica: devi stare
in tutti i crocicchi del mondo, mentre
stai accanto a Dio. Ed essere lievito,
essere sale, essere luce del mondo.
Per illuminare, per dare sapore, per
fermentare, per accrescere»[6].

I fedeli dell’Opus Dei, come tanti altri
comuni cristiani, svolgono il loro



apostolato in mezzo al mondo, con
naturalezza e discrezione. Anche se
certe volte questo non è stato ben
compreso, essi cercano
semplicemente di interpretare nella
loro vita queste parabole del Signore.
Il sale, infatti, non si vede, se si
mescola bene nel piatto, senza fare
grumi; rende piacevole il cibo, che
altrimenti potrebbe essere insipido,
pur essendo di buona qualità. Lo
stesso accade con il lievito: dà
volume al pane, senza farsi notare.
La luce, a sua volta, viene collocata
«sopra il lucerniere perché faccia
luce a tutti», sempre «davanti agli
uomini» (Mt 5, 15-16); però non attira
l’attenzione su se stessa, ma su quello
che illumina. Un cristiano sta con
piacere con gli altri, condividendo
entusiasmi e progetti. Non solo, ma
«dobbiamo sentirci a disagio quando
non stiamo, sale e luce di Cristo, in
mezzo alla gente»[7]. Tale apertura,
oltretutto, ci permette di coltivare
relazioni anche con quanti non la



pensano come noi, con la
disposizione serena di depositare nei
cuori il richiamo di Dio[8], nel modo
che Egli stesso ci suggerisce: a volte,
recitando per loro una semplice
preghiera, altre volte con una parola
o un gesto amabile...

L’efficacia apostolica di una vita non
si può contabilizzare. Molti frutti
rimangono nell’ombra e non avremo
la possibilità di conoscerli in questa
vita. Da parte nostra possiamo
esprimere un desiderio sempre
rinnovato di vivere molto uniti al
Signore. «Noi cattolici dobbiamo
procedere nella vita come apostoli:
con la luce di Dio, con il sale di Dio.
Senza paura, con naturalezza, ma
con tale vita interiore, con tale
unione con Dio, da illuminare, da
evitare la corruzione e le ombre»[9].
Dio stesso renderà feconde le nostre
fatiche e non ci perderemo pensando
alla nostra fragilità o alle difficoltà
esterne: il lago è troppo grande, le



folle non ci capiscono affatto, hanno
cominciato a criticarci, la strada è
faticosa, non ce la faccio ad andare
avanti in queste condizioni...

Con un motore personale

Nel rileggere l’elenco dei dodci
Apostoli, restiamo colpiti dal fatto
che sono assai diversi tra loro, a volte
con personalità molto spiccate. Lo
stesso accade se pensiamo alle sante
e ai santi canonizzati dalla Chiesa;
oppure, quando ripensiamo alla vita
delle tante persone normali che
seguono il Signore con una
donazione discreta ma continua.
Tutti diversi, e nello stesso tempo
tutti apostoli, fedeli, innamorati del
Signore.

Quando ci doniamo a Dio, non
rischiamo di perdere il nostro
patrimonio personale; tutto il
contrario, perché «quando il Signore
pensa ad ognuno, a quello che
vorrebbe regalargli, pensa a lui come



un suo amico personale. E se ha
deciso di regalarti una grazia, [...]
sarà sicuramente qualcosa che ti
renderà felice nel più intimo e ti
entusiasmerà più di ogni altra cosa in
questo mondo. Non perché quello
che sta per darti sia un carisma
straordinario o raro, ma perché sarà
giusto su misura per te, su misura di
tutta la tua vita»[10]. Ecco perché chi
si decide a seguire il Signore
percepisce, con il trascorrere degli
anni, come la grazia, insieme al
lavoro personale, modifica anche il
suo carattere, al punto che gli appare
più facile amare e servire tutti.
Questo non è frutto dell’imposizione
volontarista di un ideale di
perfezione; è piuttosto l’influsso e la
passione che produce Cristo nella
vita dell’apostolo.

Poco tempo dopo la sua elezione a
Prelato, domandarono a don Javier
Echevarría se aveva avuto una vita
personale: «Lei ha potuto essere



lei?». La sua risposta è commovente:
sono le parole di uno che guarda
dietro di sé, che dà uno sguardo alla
propria vita e vede ciò che Dio vi ha
operato. «Certo che ho avuto la mia
propria vita. Non avrei mai sognato
di realizzare la mia vita in un modo
così ambizioso. Vivendo per conto
mio avrei avuto orizzonti molto più
ristretti e voli molto più limitati [...].
Io, come uomo del mio tempo, come
cristiano e come sacerdote, sono una
persona ambiziosamente realizzata.
E ho il cuore aperto a tutto il mondo,
grazie all'esser vissuto con due
uomini [san Josemaría e il beato
Álvaro del Portillo] dallo spirito
grande, cristianamente grande.»[11].

Chi è inviato da Cristo e lascia che sia
Lui a governare il timone della
propria vita non può dimenticare che
Egli aspetta una risposta 
profondamente libera. Libera, prima
di tutto, da egoismi, dalla nostra
superbia e dal nostro desiderio di



eccellere; tanto libera, inoltre, da
mettere al suo servizio tutti i nostri
talenti, la nostra iniziativa, la nostra
creatività. Proprio per questo san
Josemaría diceva che «una delle più
evidenti caratteristiche dello spirito
dell’Opus Dei è l’amore per la libertà
e la comprensione»[12].

Nello stesso tempo, questa libertà di
spirito non consiste nel «comportarsi
in base ai propri capricci e contro
qualunque norma»[13], come se tutto
ciò che non viene da noi fosse una
imposizione di cui liberarsi.
Piuttosto, bisogna comportarsi con lo
stesso Spirito che muoveva Gersù:
«Sono disceso dal cielo non per fare
la mia volontà, ma la volontà di Colui
che mi ha mandato» (Gv 6, 38). Se
l’apostolato venisse considerato una
«attività» fra le tante, si correrebbe il
rischio di sentirsi costretto dalle
indicazioni di chi coordina le
iniziative apostoliche. Invece, chi si
sente inviato da Cristo è contento



dell’aiuto e dall’impulso che Dio
trasmette attraverso i suoi molteplici
strumenti. Vivere con libertà di
spirito vuol dire permettere che sia
lo Spirito Santo a modellarci e
guidarci, servendosi anche di quelli
che Egli ci ha messo accanto.

La libertà di spirito induce a
comportarci «con un motore
personale» in occasione di questa o
quella necessità della missione
apostolica; con un motore personale,
vale a dire non con un consenso
passivo, ma con la convinzione che 
questo è ciò che il Signore ci chiede in
questo momento, perché questo è ciò
che compete all’apostolo che
ciascuno di noi è. Così in ogni
momento, nelle piccole circostanze
del nostro quotidiano, possiamo
notare la fresca brezza dello Spirito,
che ci spinge a «prendere il
largo» (cfr. Lc 5, 4), per continuare
con Lui l’incantevole storia
dell’Amore di Dio per noi.



Se la nostra missione fosse «fare
apostolato», potremmo metterla da
parte nel caso avessimo un lavoro
assorbente o una malattia, oppure
potremmo prenderci delle «vacanze»
apostoliche. E invece, «siamo
apostoli!»: è la nostra vita! Perciò
sarebbe un controsenso andare per
le strade e lasciare a casa il desiderio
di evangelizzare. Non c’è dubbio che
spesso tale missione sarà
impegnativa e da parte nostra
richiederà del coraggio per superare
ogni timore. Tuttavia queste
resistenze interiori non debbono
preoccuparci, perché lo Spirito Santo
fa sì che cresca, nel cuore di chi gli è
docile, una autentica spontaneità e
creatività apostolica: man mano che
uno si identifica con la propria
missione, ogni cosa diventa
occasione di apostolato.

Si acquista la «consapevolezza di
trovarsi in un avanposto, siamo di
guardia»[14], e questo induce a



rimanere «in una veglia di amore,
teso, senza dormire, lavorando con
impegno»[15]. Una veglia che è di
amore, e che pertanto non vuol dire
ansietà o nervosismo. Abbiamo tra le
mani un’attività che ci entusiasma ,
che ci rende felici e che comunica
felicità attorno a noi. Lavoriamo
nella vigna del Signore e siamo certi
che il lavoro è suo. Se qualche volta
s’infiltrasse nell’anima una certa
mancanza di pace, una tensione
eccessiva, sarà quello il momento di
avvicinarsi a Lui per dirgli: lo faccio
per Te, aiutami a lavorare con calma
e con la certezza che fai tutto Tu.

La luce divina che dà calore

Quando, nella parabola degli invitati
alle nozze, il padre di famiglia viene
a sapere che alcuni invitati hanno
avanzato delle scuse, ordina al servo
di condurre «poveri, storpi, ciechi e
zoppi» (Lc 14, 21). La sala è
abbastanza piena, ma rimangono



ancora alcuni posti liberi. Allora dice
al servo: «Esci per le strade e lungo le
siepi, spingili a entrare, perché la
mia casa si riempia» (Lc 14, 23).
«Spingili a entrare», compelle intrare:
fino a tal punto arriva l’intensità del
suo desiderio.

L’ordine è perentorio, perché la
chiamata alla salvezza è universale.
San Josemaría lo concepiva così:
«Non è una sorta di spinta materiale,
ma l’abbondanza di luce, di dottrina;
lo stimolo spirituale della vostra
preghiera e del vostro lavoro, che è
testimonianza autentica della
dottrina; il cumulo di mortificazioni
che sapete offrire; il sorriso che vi
viene alle labbra perché siete figli di
Dio: filiazione, che vi riempie di una
serena felicità – anche se nella vostra
vita certe volte non manchino le
contrarietà –, che gli altri notano e
invidiano. Aggiungete a tutto questo
il vostro garbo e la vostra simpatia
umana e avremo il contenuto del 



compelle intrare»[16]. Non voglismo
dunque costringere nessuno: è una
combinazione, sempre inedita, di
preghiera e di amicizia, di
testimonianza e di generoso
sacrificio..., una gioia da condividere,
una simpatia che invita, liberamente.

Dio opera «per attrazione»[17],
stimolando le anime con la gioia e la
delizia della vita dei cristiani. Ecco
perché l’apostolato è amore che
trabocca. Un cuore che sa amare sa
attrarre: «Noi attraiamo tutti con il
cuore – diceva san Josemaría –.
Perciò chiedo a tutti un cuore molto
grande: se amiamo le anime le
attrarremo»[18]. Infatti, nulla attrae
tanto come l’amore autentico,
specialmente in un tempo in cui
molte persone non hanno conosciuto
il calore dell’Amore di Dio. La vera
amicizia è in realtà il «modo di fare
apostolato che san Josemaría trovò
nei racconti evangelici»[19]. Filippo
attrasse Bartolomeo, Andrea Pietro, e



dovevano essere amici veri coloro
che portarono fino a Gesù quel
paralitico che non poteva muoversi
dalla sua barella.

«In un cristiano, in un figlio di Dio,
amicizia e carità formano una cosa
sola: luce divina che dà calore»[20].
Avere amici richiede assiduità, un
contatto personale, esempio e lealtà
sincera, disposizione ad aiutare, a
sostenersi reciprocamente, ascolto ed
empatia: la capacità di farsi carico
delle necessità dell’altro. L’amicizia
non è uno strumento per l’apostolato,
ma l’apostolato stesso, alla fin fine, è
amicizia: gratuità, voglia di
trascorrere la vita con gli altri.
Naturalmente desideriamo che i
nostri amici si avvicinino al Signore,
ma disposti a che questo succeda
come e quando Dio vorrà. Anche se è
logico che un apostolo cerchi buoni
risultati nel suo lavoro, e che valuti
la relazione sulla base dei propri
sforzi e l’influenza che ha sugli altri,



non può mai dimenticare che gli
apostoli seguirono Gesù anche
quando quasi tutti se ne andarono
(cfr. Gv 6, 66-69); con il tempo
avrebbero visto i frutti (cfr. At 2,
37-41).

Un giorno un giovane domandò a san
Josemaría: «Padre, che cosa
dobbiamo fare perché pitino[21] in
molti?». San Josemaría gli rispose
immediatamente: «Molte preghiere,
un’amicizia leale e rispetto per la
loro libertà». Al giovane la risposta
sembrò insufficiente. Aggiunse: «Ma
questo non vuol dire andare troppo
piano, Padre?». «No, perché la
vocazione è soprannaturale», rispose
san Josemaría, ribadendo ogni
sillaba. «Bastò un secondo per
passare da Saulo a Paolo. Poi, tre
giorni di preghiera e diventò un
appassionato apostolo di Cristo»[22].

È Dio che chiama ed è lo Spirito
Santo che muove il cuore. L’apostolo



sta vicino ai suoi amici pregando e
mortificandosi, senza indispettirsi se
i suoi suggerimenti vengono respinti,
e senza irritarsi quando qualcuno
non si lascia aiutare. Un vero amico
si appoggia sulla fortezza per aiutare
a crescere, e spesso evita di
rimproverare gli altri per le loro
decisioni; sa quando è necessario
tacere e quando è necessario
«ritornare alla carica» in un modo
diverso, senza diventare noioso,
senza rimproverare: grazie alla
fiducia e puntando al meglio di
ciascuno. Così fa Dio, e così vuole che
facciano i suoi figli.

Senza diventare insopportabili,
conservando il sorriso sul volto,
potremo soffiare alcune paroline
all’orecchio, come faceva il Signore.
E, senza interruzione, manterremo
vivo il desiderio che molte persone lo
conoscano: «Tu e io, figli di Dio,
quando guardiamo le persone,
dobbiamo pensare alle anime: ho qui



un’anima – dobbiamo dire a noi
stessi – da aiutare, un’anima da
comprendere, un’anima con la quale
convivere, un’anima da salvare»[23].

José Manuel Antuña

[1] San Josemaría, Forgia, n. 356.

[2] F. Ocáriz, Lettera 14-II-2017, n. 9.

[3] Istruzione 19-III-1934, n. 27 (il
corsivo è nell’originale), citato in 
Camino, edición crítico-histórica,
nota al n. 942.

[4] Messale Romano, Preghiera
eucaristica III.

[5] Benedetto XVI, Udienza, 10-
IX-2008.

[6] San Josemaría, Appunti di una
meditazione di aprile 1955, in Obras
1956, XI, p. 9 (AGP, biblioteca, P03).



[7] San Josemaría, A tu per tu con Dio,
n. 273 (AGP, Biblioteca, P10).

[8] Cfr. don Javier, Omelia, 5-IX-2010
(Romana, n. 51, Luglio-Dicembre
2010, p. 339).

[9] San Josemaría, Forgia, n. 969.

[10] Papa Francesco, Es. ap. Christus
vivit (25-III-2019), n. 287.

[11] Intervista di P. Urbano a don
Javier, Época, 20-IV-1994 e Studi
Cattolici, giugno 1994, citata in A.
Sánchez León, En la tierra como en el
cielo, Rialp, Madrid 2019, pp-
349-350.

[12] San Josemaría, Lettera 31-
V-1954, n. 22.

[13] F. Ocáriz, Lettera 9-I-2018, n. 5.

[14] San Josemaría, Lettera 31-
V-1954, n. 16.

[15]Ibidem.



[16] San Josemaría, Lettera 24-
X-1942, n. 9; cfr. Amici di Dio, n. 37.

[17] Benedetto XVI, Omelia, 13-
V-2007; Papa Francesco, Omelia, 3-
V-2018.

[18] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 10-V-1967, in 
Crónica 1967, p. 605 (AGP, biblioteca,
P01).

[19] F. Ocáriz, Lettera 14-II-2017, n. 9.

[20] San Josemaría, Forgia, n. 565.

[21] Nel linguaggio colloquiale della
Madrid della metà del secolo scorso,
“pitar” significava funzionare bene.
San Josemaría usava questo termine
per riferirsi al fatto che una persona
chiedesse l’ammissione all’Opus Dei.
Da allora è rimasto nell’Opera come
un modo familiare di esprimersi.

[22] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 24-IV-1967, in 



Crónica 1967, p. 506 (AGP, biblioteca,
P01).

[23] San Josemaría, Meditazione del
25-II-1963, in Crónica 1964, IX, p. 69
(AGP, biblioteca, P01).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-
grande-e-che-sia-amore-ix-siamo-

aposto/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-ix-siamo-aposto/
https://opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-ix-siamo-aposto/
https://opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-ix-siamo-aposto/
https://opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-ix-siamo-aposto/

	Qualcosa di grande e che sia amore (IX): Siamo apostoli!

