
opusdei.org

Qualcosa di grande e
che sia amore (II):
Ciò che potrebbe
essere la tua vita

Ogni cristiano sogna che il suo
nome sia scritto nel cuore di
Dio. In questo secondo testo
della serie sulla vocazione –
“Qualcosa di grande e che sia
amore” – si contempla questa
verità.

30/11/2018

La Mesopotamia ha visto nascere e
scomparire alcune delle civiltà più



antiche del mondo: sumeri, arcadi,
babilonesi, caldei... Anche se a scuola
forse ne abbiamo studiate alcune, ci
appaiono culture lontane che hanno
poco in comune con noi. Tuttavia, da
questa zona è emerso un
personaggio che fa parte della nostra
famiglia. Si chiamava Abram, finché
Dio non gli cambiò il nome in
Abramo. La Bibbia lo pone circa 1850
anni prima della venuta di Gesù
Cristo sulla terra. Quattromila anni
dopo, noi ci ricordiamo ancora di lui,
quando nella santa Messa lo
invochiamo come «nostro padre
nella fede»[1]: egli ha dato origine
alla nostra famiglia.

«Ti ho chiamato per nome»

Abramo è una delle prime persone
che sono passate alla storia per aver
risposto a una chiamata di Dio. Nel
suo caso, si trattò una richiesta molto
singolare: «Vattene dal tuo paese,
dalla tua patria e dalla casa di tuo



padre, verso il paese che io ti
indicherò» (Gn 12, 1). Dopo di lui
vennero, tra gli altri, Mosè, Samuele,
Elia e gli altri profeti... Tutti
ascoltarono la voce di Dio, che in un
modo o in un altro li invitava ad
«andar via dal loro paese» e a
cominciare una nuova vita in sua
compagnia. Come ad Abramo, Dio
prometteva loro che avrebbe fatto
grandi cose nella loro vita: «farò di te
un grande popolo e ti benedirò,
renderò grande il tuo nome e
diventerai una benedizione» (Gn 12,
2). Inoltre, chiamò per nome ognuno
di loro; per questo, insieme al ricordo
delle azioni di Dio, l’Antico
Testamento conserva i nomi di coloro
che collaborarono con Lui. La lettera
agli Ebrei li elogia con entusiasmo
(cfr. Eb 11, 1-40).

Quando Dio inviò suo Figlio nel
mondo, i chiamati non soltanto
poterono ascoltare la voce di Dio, ma
vedere anche un volto umano: Gesù



di Nazaret. Anche loro furono
chiamati da Dio perché
cominciassero una nuova vita, a
lasciare nella storia una traccia
incancellabile. Conosciamo i loro
nomi – Maria Maddalena, Pietro,
Giovanni, Andrea... – e li ricordiamo
con gratitudine.

E dopo? Potrebbe sembrare che con
l’Ascensione di Gesù al cielo, Dio si
sia ritirato dalla storia. In realtà, la
sua azione non solo continua ma è
aumentata. Se nel suo passaggio sulla
terra scelse soltanto pochi uomini,
durante i successivi duemila anni Dio
ha «cambiato i programmi» di
milioni di uomini e di donne,
aprendo loro orizzonti che essi stessi
non avrebbero potuto neppure
immaginare. Conosciamo i nomi di
molti di loro, che fanno parte
dell’agiografia della Chiesa. Ed esiste
una immensa moltitudine di uomini
e donne «di ogni nazione, razza,
popolo e lingua» (Ap 7, 9), santi



sconosciuti, che sono i veri
«protagonisti della storia»[2].

Oggi, anche in questo stesso
momento, Dio continua a cercare e a
bussare alla porta di ognuno. A san
Josemaría piaceva tenere sempre
presenti queste parole di Isaia: «Ti ho
riscattato, ti ho chiamato per nome:
tu mi appartieni»! (Is 43, 1). Quando
le meditava, diceva che gli facevano
«gustare la dolcezza del miele»[3],
perché gli permettevano di percepire
fino a che punto egli era amato da
Dio in un modo personalissimo,
unico.

Anche a noi queste parole possono
portare la dolcezza del miele, perché
rivelano che la nostra vita è
importante per Dio: Egli confida in
tutti, invita ciascuno di noi. Ogni
cristiano sogna che il suo nome sia
scritto nel cuore di Dio. Ed è un
sogno alla portata di tutti.



«Conta le stelle, se riesci a
contarle»

Può sembrare eccessivo considerare
la nostra vita quasi in continuità con
quella dei grandi santi. Conosciamo
bene la nostra debolezza. È la stessa
di Mosè, Geremia, Elia, ai quali non
mancarono i momenti difficili[4].
Isaia, per esempio, certe volte diceva
a se stesso: «invano ho faticato per
nulla e invano ho consumato le mie
forze...» (Is 49, 4). È vero che a volte
la vita si presenta così, come una
cosa senza molto senso o interesse,
per la facilità con cui vanno in fumo i
nostri progetti. La domanda «per che
cosa voglio vivere» sembra
naufragare dopo l’esperienza
dell’insuccesso, della sofferenza e
della morte.

Dio conosce perfettamente tutta
questa instabilità e la confusione
nella quale ci può lasciare. Eppure,
viene a cercarci. Perciò il profeta non



si ferma a un grido di protesta, e
riconosce la voce del Signore: «Io ti
renderò luce delle nazioni perché
porti la mia salvezza fino
all’estremità della terra» (Is 49, 6).
Siamo deboli, ma questa non è tutta
la verità sulla nostra vita. Scrive il
Papa: «Riconosciamo la nostra
fragilità ma lasciamo che Gesù la
prenda nelle sue mani e ci lanci in
missione. Siamo fragili, ma portatori
di un tesoro che ci rende grandi e che
può rendere più buoni e felici quelli
che lo accolgono»[5].

La chiamata divina è una grande
misericordia di Dio; segno che mi
ama, che sono importante per Lui:
«Dio conta su di te per quello che sei,
non per ciò che hai: ai suoi occhi non
vale proprio nulla il vestito che porti
o il cellulare che usi; non gli importa
se sei alla moda, gli importi tu, così
come sei. Ai suoi occhi vali e il tuo
valore è inestimabile»[6]. Nel
chiamarci, Dio ci libera perché ci



permette di rifuggire da una vita 
banale, dedicata a piccole
soddisfazioni che non sono capaci di
colmare la nostra sete di amore. «Se
ci decidiamo a rispondere al Signore:
“la mia libertà è per te”, ci troviamo
liberati da tutte le catene che ci
tenevano legati a cose senza
importanza»[7]. Dio tira fuori la
nostra libertà dalla meschinità, la
apre alla vastità della storia del suo
Amore verso gli uomini, nella quale
tutti noi siamo protagonisti.

«La vocazione accende in noi una
luce che ci fa riconoscere il senso
della nostra esistenza. La vocazione
ci convince, con la luminosità della
fede, del perché della nostra realtà
terrena. Tutta la nostra vita, quella
presente, quella passata e quella che
verrà, acquista un nuovo rilievo, una
profondità mai prima immaginata.
Tutti gli eventi e tutte le circostanze
occupano ora il loro vero posto:
comprendiamo dove il Signore vuole



condurci e ci sentiamo come
trascinati da questa missione che Egli
ci affida»[8]. Per chi ha ricevuto e
accolto la chiamata di Dio, non
esistono più azioni banali o di poco
conto. Tutte rimangono sotto i
riflettori della promessa: «farò di te
un grande popolo» (Gn 12, 2): con la
tua vita farò grandi cose; lascerai
traccia, sarai felice distribuendo
felicità. «Quando Egli chiede
qualcosa, in realtà sta offrendo un
dono. Non siamo noi che gli facciamo
un favore: è Dio che illumina la
nostra vita, riempiendola di
significato»[9].

D’altra parte, la luce della vocazione
ci permette di capire che
l’importanza della nostra vita non si
misura in base alla grandezza umana
dei progetti che realizziamo. Soltanto
pochi possono inserire i loro nomi
tra i grandi della storia universale.
Invece, la grandezza divina si misura
ora dal suo rapporto con l’unico 



progetto veramente grande: la
Redenzione. «Sicuramente le vicende
decisive della storia del mondo sono
state essenzialmente influenzate da
anime sulle quali nulla dicono i libri
di storia. Quali siano poi le anime
alle quali dobbiamo essere grati per
le vicende decisive della nostra vita
personale, è una cosa che
conosceremo soltanto il giorno in cui
tutto ciò che è nascosto sarà
rivelato»[10].

«La Redenzione si sta compiendo –
adesso»![11]. Come collaborare? In
mille modi diversi, sapendo che Dio
stesso ci va dando le luci per farci
scoprire il modo concreto di
collaborare con Lui. «Dio vuole che
la libertà della persona intervenga
non solo nella risposta, ma anche
nella configurazione della vocazione
stessa»[12]. E la risposta, pur
continuando a essere libera, è mossa
dalla grazia attuale del Dio che
chiama. Se ci mettiamo a camminare



a partire dal luogo in cui ci troviamo,
Dio ci aiuterà a vedere ciò che Egli ha
sognato per la nostra vita: un sogno
che «si va facendo» man mano che
avanza, perché dipende anche dalla
nostra iniziativa e dalla nostra
creatività. San Josemaría diceva che,
qualsiasi cosa avessimo sognato, la
realtà ci avrebbe dato di più, perché
chi sogna veramente sogna con Dio.
Così, Dio faceva sognare alla grande
Abramo: «Guarda il cielo e conta le
stelle, se riesci a contarle» (Gn 15, 5).

Si è sempre in due

Dio entra nella vita di Abramo per
rimanere con lui, per unirsi in
qualche modo al suo destino:
«Benedirò coloro che ti benediranno
e coloro che ti malediranno maledirò
e in te si diranno benedette tutte le
fami glie della terra» (Gn 12, 3). La
sua storia è quella di un
«protagonismo condiviso». È la storia
di Abramo e di Dio, di Dio e di



Abramo. Fino al punto che, a partire
da allora, Dio si presenterà agli altri
uomini come «il Dio di Abramo»[13].

La chiamata consiste, dunque, prima
di tutto, nel vivere con Lui. Più che
fare cose speciali, si tratta di fare
tutto con Dio, «tutto per Amore!»[14].
La stessa cosa è successa ai primi:
Gesù li ha scelti, più che altro, perché
«stessero con Lui»; soltanto in seguito
l’evangelista aggiunge: «e anche per
mandarli a predicare» (Mc 3, 15).
Anche noi, quando percepiamo la
voce di Dio, non dobbiamo pensare a
una sorta di «missione impossibile»,
difficilissima, che Egli ci impone da
un lontanissimo cielo. Se è
un’autentica chiamata di Dio, sarà un
invito a entrare nella sua vita, nel
suo progetto: una chiamata a
rimanere nel suo Amore (cfr. Gv 15,
8). E così, dal cuore di Dio, da
un’autentica amicizia con Gesù,
potremo portare il suo amore al
mondo intero. Egli vuole affidarsi a



noi... stando con noi. O viceversa:
Egli vuole stare con noi, affidandosi a
noi.

Si comprende in tal modo come mai
coloro che hanno sentito la chiamata
di Dio e l’hanno seguita, incoraggino
coloro che cominciano ad udirla.
Infatti, in un primo momento, accade
spesso che costoro si spaventino. È il
timore logico prodotto da ciò che è
inaspettato, ignoto, da ciò che allarga
gli orizzonti, la realtà di Dio, che ci
supera da ogni parte. Ma è una paura
destinata a essere transitoria, perché
è una reazione umana assai comune,
che non deve sorprenderci. Sarebbe
sbagliato lasciarci paralizzare dalla
paura: piuttosto, bisogna affrontarla,
avere il coraggio di analizzarla con
calma. Le grandi decisioni della vita,
i progetti che hanno lasciato traccia,
quasi sempre sono stati preceduti da
momenti di paura, superati poi con
una serena riflessione; e magari
anche con una decisione audace.



San Giovanni Paolo II ha iniziato il
suo pontificato con un invito che
risuona ancora oggi: «Non abbiate
paura! Aprite, anzi, spalancate le
porte a Cristo!»[15]. Benedetto XVI
l’ha ripreso, non appena eletto;
affermava che con queste parole «il
Papa parlava a tutti gli uomini,
soprattutto ai giovani». Poi si
domandava: «Non abbiamo forse
tutti in qualche modo paura – se
lasciamo entrare Cristo totalmente
dentro di noi, se ci apriamo
totalmente a lui –, paura che Egli
possa portar via qualcosa della
nostra vita? Non abbiamo forse
paura di rinunciare a qualcosa di
grande, di unico, che rende la vita
così bella? Non rischiamo di trovarci
poi nell’angustia e privati della
libertà?»[16].

Così Benedetto XVI proseguiva: «E
ancora una volta il Papa voleva dire:
no! chi fa entrare Cristo, non perde
nulla, nulla – assolutamente nulla –



di ciò che rende la vita libera, bella e
grande. No! Soltanto in
quest’amicizia si spalancano le porte
della vita. Soltanto in quest’amicizia
si dischiudono realmente le grandi
potenzialità della condizione umana.
Soltanto in quest’amicizia noi
sperimentiamo ciò che è bello e ciò
che libera»[17]. E, unendosi alla
raccomandazione di san Giovanni
Paolo II, concludeva: «Vorrei [...], a
partire dall’esperienza di una lunga
vita personale, dire a voi, cari
giovani: Non abbiate paura di Cristo!
Egli non toglie nulla, e dona tutto. Chi
si dona a lui, riceve il centuplo. Sì,
aprite, spalancate le porte a Cristo – e
troverete la vera vita»[18]. Anche
papa Francesco ce lo ha ricordato
spesso: Egli «ti chiede di lasciare
quello che appesantisce il cuore, di
svuotarti di beni per fare posto a
Lui» [19]. Così faremo l’esperienza di
tutti i santi: Dio non toglie nulla, ma
riempie il nostro cuore di una pace e



di una gioia che il mondo non può
dare.

Per questa via, la paura cede subito il
passo a una profonda gratitudine:
«Rendo grazie a colui che mi ha dato
la forza, Cristo Gesù Signore nostro,
perché mi ha giudicato degno di
fiducia [...]: io che per l’innanzi ero
stato un bestemmiatore, un
persecutore e un violento. Ma mi è
stata usata misericordia» (1 Tm 1,
12-13). Il fatto che tutti noi abbiamo
una vocazione dimostra che la
misericordia di Dio non si ferma
davanti alla nostra debolezza e ai
nostri peccati. Egli si pone davanti a
noi Miserando atque eligendo, come
recita il motto episcopale di papa
Francesco. Infatti, per il Signore lo
sceglierci e avere misericordia – non
badare alla nostra pochezza – è una
sola cosa.

Come Abramo, come san Paolo, come
tutti gli amici di Gesù, anche noi non



soltanto siamo consapevoli di essere 
chiamati e accolti da Dio, ma siamo
anche certi del suo aiuto: persuasi
che «colui che ha iniziato in voi
quest’opera buona, la porterà a
compimento fino al giorno di Cristo
Gesù» (Fil 1, 6). Sappiamo che le
nostre difficoltà, benché a volte siano
serie, non hanno l’ultima parola. San
Josemaría lo ripeteva ai primi fedeli
dell’Opus Dei: «Quando Dio Nostro
Signore progetta un’opera a favore
degli uomini, pensa prima di ogni
cosa alle persone che deve utilizzare
come strumenti... e comunica loro le
grazie convenienti»[20].

La chiamata di Dio, dunque, è un
invito alla fiducia. Soltanto la fiducia
ci permette di vivere senza essere
schiavizzati dal calcolo delle proprie
forze, dai propri talenti, aprendoci
invece alla meraviglia di vivere
anche delle forze dell’Altro, dei
talenti dell’Altro. Come nelle scalate
delle grandi cime, è necessario



fidarsi di chi ci precede, con il quale
condividiamo perfino la stessa corda.
Colui che sta davanti a noi ci indica
dove mettere i piedi e ci aiuta nei
momenti in cui, se fossimo soli, ci
faremmo dominare dal panico o
dalle vertigini. Andiamo avanti,
dunque, come in una scalata, ma con
la differenza che ora la nostra fiducia
non è riposta in uno come noi, e
neppure nel migliore amico; ora la
nostra fiducia è riposta in Dio stesso,
che «rimane sempre fedele, perché
non può rinnegare se stesso» (2 Tm 2,
13).

Traccerete voi la strada

«Abramo partì, come gli aveva
ordinato il Signore» (Gn 12, 4). Così
cominciò la tappa della sua vita che
avrebbe segnato la sua esistenza per
sempre. La sua fu, da allora, una vita
guidata dalle successive chiamate di
Dio: spostarsi da un luogo all’altro,
allontanarsi da uomini malvagi,



credere nella possibilità di avere un
figlio, di averlo veramente e... essere
disposto a sacrificarlo. In nessun
momento Abramo fu costretto a
rinunciare alla propria libertà per
continuare a dire di sì al Signore.
Così, la vita di coloro che seguono
Dio si caratterizza non soltanto per la
vicinanza e la comunione con Dio,
ma anche per una reale, piena e
ininterrotta libertà.

Rispondere affermativamente alla
chiamata di Dio non soltanto
conferisce alla nostra libertà un
nuovo orizzonte, un senso pieno -
«qualcosa di grande e che sia
amore»[21], diceva san Josemaría -,
ma ci costringe a metterla in gioco
continuamente. La donazione a Dio
non è come salire su una sorta di
«nastro trasportatore», orientato e
diretto da altri, che ci porterà – senza
che noi lo vogliamo – verso la fine
dei nostri giorni; o come una strada
ferrata, perfettamente tracciata, che



si può consultare in anticipo e che
non riserva nessuna sorpresa al
viaggiatore.

Infatti, nel corso della nostra vita
scopriremo che la fedeltà alla prima
chiamata richiede da parte nostra
nuove decisioni, che a volte ci
costano. E comprenderemo che la
chiamata di Dio ci spinge a crescere
ogni giorno di più nella nostra libertà
personale. Infatti, per volare in alto –
caratteristica di qualsiasi cammino
d’amore –, occorre avere le ali
ripulite dal fango e una grande
capacità di disporre della propria
vita, spesso schiavizzata da tante
sciocchezze. In poche parole, alla
grandezza della chiamata di Dio deve
corrispondere una libertà
ugualmente grande, ampliata dalla
corrispondenza alla Grazia e dalla
crescita delle virtù, che ci fanno
essere per davvero noi stessi.



Nei primi anni dell’Opera, ai giovani
che si avvicinavano a lui, san
Josemaría era solito ripetere che
tutto era ancora da fare, anche la
strada che dovevano percorrere. E
che quella via, che il Signore
indicava loro e che doveva
attraversare il mondo intero,
l’avrebbero tracciata loro. «Non ci
sono vie tracciate per voi... Le
traccerete – diceva loro –, attraverso
le montagne, con il battere dei vostri
passi»[22]. Rivelava così il carattere 
aperto che ha ogni vocazione e che è
necessario scoprire e assecondare.

Ora come allora, rispondere alla
chiamata di Dio vuol dire, in qualche
modo, farsi strada con i propri passi.
Dio non ci fa conoscere mai un
progetto perfettamente definito. Non
l’ha fatto con Abramo, né con Mosè.
Non l’ha fatto con gli apostoli. Poco
prima di ascendere ai cieli disse loro
solamente: «Andate in tutto il mondo
e predicate il Vangelo ad ogni



creatura» (Mc 16, 15). Come? Dove?
Con quali mezzi? Tutto sarebbe stato
precisato un po’ per volta. Come nel
nostro caso: la via si andrà
delineando nel corso della vita e si
realizzerà grazie all’alleanza
meravigliosa fra la Grazia di Dio e la
nostra libertà personale. Per tutta la
vita la vocazione è «la storia di un
dialogo ineffabile tra Dio e l’uomo,
tra l’amore di Dio che chiama e la
libertà dell’uomo che risponde a Dio
nell’amore»[23]. La nostra storia sarà
un intrecciarsi del nostro attento
ascolto delle ispirazioni divine e la
nostra creatività nel portarle a buon
fine nel miglior modo a noi possibile.

La Vergine Maria, un esempio per
tutti noi con il suo «sì» a Nazaret, lo è
anche per il suo ascolto continuo e
per l’obbedienza alla Volontà di Dio
durante tutta la vita, che è stata
anche segnata dal chiaroscuro della
fede. «Maria serbava tutte queste
cose meditandole nel suo cuore» (Lc



2, 19). Accanto a suo Figlio, nostra
Madre è andata scoprendo passo
dopo passo ciò che Dio voleva da Lei.
Per questo la chiamiamo anche
perfetta discepola di Cristo. A Lei ci
affidiamo, affinché sia la stella che
guida sempre i nostri passi.

Nicolás Álvarez de las Asturias

[1]Messale Romano, Preghiera
Eucaristica I.

[2] Papa Francesco, Veglia di
preghiera con i giovani, Cracovia, 30-
VII-2016.

[3]Amici di Dio, n. 312.

[4] Cfr., per esempio, Nm 11, 14s: «Io
non posso da solo portare il peso di
tutto questo popolo; è un peso troppo
grave per me. Se mi devi trattare
così, fammi morire piuttosto, fammi



morire, se ho trovato grazia ai tuoi
occhi; che io non veda più la mia
sventura»; Ger 20, 18: «Perché mai
sono uscito dal seno materno per
vedere tormenti e dolore e per finire
i miei giorni nella vergogna?»; 1 Re
19, 4: «Ora basta, Signore! Prendi la
mia vita, perché io non sono migliore
dei miei padri!».

[5] Papa Francesco, Es. Ap. Gaudete et
Exsultate (19-III-2018), n. 131.

[6] Papa Francesco, Omelia nella
Giornata Mondiale della Gioventù,
Cracovia, 31-VII-2016.

[7]Amici di Dio, n. 38.

[8]È Gesù che passa, n. 45.

[9] F. Ocáriz, «Felici perché
"chiamati" così lasceremo traccia», 
Avvenire, 10-X-2018.



[10] Santa Teresa Benedetta della
Croce (Edith Stein), Vita nascosta ed
epifania, Opere complete.

[11]Via Crucis, V Stazione, n. 2.

[12] F. Ocáriz, «La vocazione all'Opus
Dei come vocazione nella Chiesa», in 
L'Opus Dei nella Chiesa, Piemme,
1993, p. 152.

[13] Cfr. Es 3, 6; Mt 22, 32.

[14] San Josemaría, Apuntes íntimos
IV, n. 296, 22-IX-1931 (citato in 
Camino, edición crítico-histórica,
commento al n. 813).

[15] San Giovanni Paolo II, Omelia
all’inizio del pontificato, 22-X-1978.

[16] Benedetto XVI, Omelia all’inizio
del pontificato, 24-IV-2005.

[17]Ibidem.

[18]Ibidem.



[19] Papa Francesco, Omelia alla
canonizzazione di Paolo VI, 14-
X-2018. Cfr. anche Gaudete et
Exsultate, n. 32.

[20]Istruzione, 19-III-1934, n. 48.

[21] A. Vázquez de Prada, Il fondatore
dell’Opus Dei, vol. I, p. 95.

[22]Cammino, n. 928.

[23] San Giovanni Paolo II, Es. Ap. 
Pastores dabo vobis (25-III-1992), n.
36.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-
grande-e-che-sia-amore-ii-cio-che-che/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-ii-cio-che-che/
https://opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-ii-cio-che-che/
https://opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-ii-cio-che-che/

	Qualcosa di grande e che sia amore (II): Ciò che potrebbe essere la tua vita

