
opusdei.org

Qualcosa di grande
che sia amore (VI):
Perché la musica
risuoni

La vocazione all’Opus Dei è una
chiamata a interpretare una
partitura, a suonare una musica
di Dio che ha tante variazioni
quante sono le persone.

13/03/2019

Quando Gesù parlava del Regno di
Dio sapeva di esporre qualcosa di
molto diverso da ciò che poteva
immaginare chi lo ascoltava; e molto



diverso anche da ciò che noi oggi
possiamo immaginare. Per questo si
serviva di parabole: racconti e
immagini che, oltre a descrivere
qualcosa, invitano ad addentrarsi in
un mistero. Gesù paragona il Regno
di Dio, per esempio, a «un granellino
di senapa che, quando viene
seminato per terra, è il più piccolo di
tutti i semi che sono sulla terra; ma
appena seminato cresce e diviene più
di tutti gli ortaggi e fa rami tanto
grandi che gli uccelli del cielo
possono ripararsi alla sua
ombra» (Mc 4, 31-32). Un piccolo
granello che si seppellisce, che
scompare agli occhi degli uomini e
viene dimenticato; ma che non
smette di crescere, mentre la storia
segue il suo corso, apparentemente
ad esso estranea. Il seme cresce
anche di notte, quando nessuno se ne
cura, quando nessuno gli presta
attenzione.



Il 2 ottobre 1928 Dio fece in modo
che san Josemaría scoprisse nella sua
anima un seme che soltanto Lui
poteva aver seminato: un piccolo
granello di senapa che era destinato
a crescere nel grande terreno della
Chiesa. Si conserva una nota, scritta
alcuni mesi dopo, nella quale
riunisce in pochi tratti il codice
genetico di questo seme: «Semplici
cristiani. Massa in fermentazione.
Ciò che è tipico nostro sono le cose
ordinarie vissute con naturalezza. Il
mezzo: il lavoro professionale. Tutti
santi! Dedizione silenziosa»[1]. Da
quando Dio gli affidò la missione di
occuparsi di questo seme, san
Josemaría non visse che per questo.
E ciò che allora era soltanto una
promessa, soltanto una speranza,
oggi è un albero frondoso che
accoglie molte anime e dà sapore a
molte vite.

È normale voler essere santo



«Ciascun santo – scrive il Papa – è
una missione; [...] è un messaggio che
lo Spirito Santo trae dalla ricchezza
di Gesù Cristo e dona al suo
popolo»[2]. San Josemaría ha
ricevuto un messaggio e lo ha
incarnato. Si è trasformato egli stesso
nel messaggio, e la sua vita e le sue
parole hanno cominciato a
coinvolgere molte persone. «Che la
tua vita non sia una vita sterile. – Sii
utile. – Lascia traccia. – Illumina con
la fiamma della tua fede e del tuo
amore [...]. E incendia tutti i cammini
della terra con il fuoco di Cristo che
porti nel cuore»[3].

Egli portava dentro di sé questo
fuoco: se ne accorse subito José Luis
Múzquiz, uno dei primi fedeli
dell’Opus Dei che ricevettero
l’ordinazione sacerdotale. Nel primo
incontro che ebbe con lui, san
Josemaría gli parlò di una cosa che
nessuno prima gli aveva proposto:
essere apostolo là dove lavorava. E



subito aggiunse: «Non c’è amore più
grande dell’Amore; gli altri amori
sono piccoli». Questa espressione
impressionò profondamente il suo
interlocutore: «Si vedeva che gli
usciva dalle profondità dell’anima,
da un’anima innamorata di Dio. I
circuiti mentali che io avevo
finalmente ebbero una
spiegazione»[4].

In una Messa di ringraziamento per
la beatificazione di quest’anima
innamorata, l’allora cardinale
Ratzinger spiegava, con quella
mescolanza così sua di pienezza e
profondità, che «la parola “santo” nel
corso del tempo ha subito una
pericolosa restrizione, operante
ancora oggi. Pensiamo ai santi
raffigurati sugli altari, a miracoli e a
virtù eroiche, e sappiamo che si
tratta di qualcosa di riservato a pochi
eletti, fra i quali noi non possiamo
essere annoverati. Lasciamo la
santità a questi pochi sconosciuti e ci



limitiamo a essere così come siamo.
Josemaría Escrivá ha scosso le
persone da questa apatia spirituale:
no, santità non è qualcosa di insolito,
ma una realtà abituale e normale per
tutti i battezzati. Non consiste in
gesta di un imprecisato e
irraggiungibile eroismo, ha migliaia
di forme; può essere realizzata in
ogni stato e condizione. È la
normalità»[5].

Dunque, per un cristiano, è naturale
voler essere santo. Fin dai primi
tempi, san Josemaría scriveva: «I
santi non furono esseri deformi; casi
clinici per medici d’avanguardia.
Furono, sono normali: di carne, come
la tua. E vinsero»[6]. La chiamata
all’Opus Dei comporta una presa di
coscienza di tale normalità della
santità; il desiderio di diventare
«interpreti» di questo semplice
messaggio, di questa musica.
Esistono, infatti, le «partiture»: la vita
e la predicazione di san Josemaría; la



proclamazione della chiamata
universale alla santità da parte del
Concilio Vaticano II[7]; il magistero
recente dei Papi, che sviluppa questo
insegnamento... e, soprattutto, il
Vangelo[8]. Dunque, esistono le
partiture, ma è necessario che la
musica risuoni in tutti gli angoli del
mondo, con una infinità di variazioni
che stanno ancora per vedere la luce:
la concreta esistenza di molti
cristiani.

Così vicini che viviamo con Lui

Ispirando l’Opus Dei, il Signore ha
regalato alla sua Chiesa un cammino,
una spiritualità «disegnata» per
incarnarsi in ogni tipo di paesaggio
quotidiano, per fondersi con il lavoro
e la vita comune e normale di
persone molto diverse. «Lontano –
laggiù, nell’orizzonte – sembra che il
cielo si unisca alla terra. Non
dimenticare che, dove veramente la
terra e il cielo si uniscono, è nel tuo



cuore di figlio di Dio»[9]. Per questo,
per quanto la vocazione all’Opus Dei
ricolmi le persone di iniziativa, di
voglia di migliorare l’ambiente in cui
vivono, non li spinge in verità a fare
cose, o a fare più cose di quelle che
già hanno tra le mani. Li spinge
soprattutto a farle in modo diverso,
stando con Dio in tutto quello che
fanno, cercando di condividere tutto
con Lui. «Figli miei, seguire Cristo
[...] è la nostra vocazione. Seguirlo
tanto da vicino da vivere con Lui,
come i primi Dodici; tanto da vicino
da identificarci con Lui, da vivere la
sua stessa Vita, finché giunga il
momento, se non abbiamo frapposto
ostacoli, in cui potremo dire con san
Paolo: Non sono più io che vivo, ma
Cristo vive in me (Gal 2, 20)»[10].

Uno dei primi soprannumerari
ricorda la sua sorpresa quando il
fondatore dell’Opera gli disse: «Dio ti
chiama per cammini di
contemplazione». Per lui, che era



sposato e con figli, e che doveva
lottare per portare avanti la famiglia,
fu «un’autentica scoperta»[11]. In un
altro momento san Josemaría
consigliava: «Parla, parla con il
Signore: “Io mi stanco, Signore, non
ne posso più. Signore, questo non
riesco a farlo; come potrei
farlo?»[12]. Proprio questa è la
contemplazione in mezzo al mondo:
uno sguardo profondo e affettuoso
alla realtà, che si nutre dello sguardo
di Dio, per un dialogo continuo con
Lui. San Josemaría riassumeva
questa bella sfida in una frase chiara:
«Quanto più siamo immersi nel
mondo, tanto più dobbiamo essere di
Dio»[13]. E questa vicinanza, questa
amicizia tanto intensa con Lui, è la
radice dalla quale germogliano due
tratti distintivi che, pur non essendo
esclusivi della vocazione all’Opera,
hanno un particolare rilievo per i
cristiani che Dio chiama per questa
via: la chiamata a essere apostoli, a
far conoscere Cristo, e la missione di



trasformare e riconciliare il mondo
con Dio attraverso il proprio lavoro.

Prima di soffermarci su questo,
tuttavia, sorge una domanda: se,
come san Josemaría ha predicato
durante tutta la vita e il Papa ci ha
ricordato recentemente, la santità è
per tutti; se il Signore vuole che tutti i
cristiani diffondano il vangelo, che
cosa ha allora di specifico la
vocazione all’Opus Dei come risposta
alla chiamata a incontrare Dio in
mezzo al mondo?

Spiegarlo è relativamente semplice:
«La vocazione all’Opus Dei accoglie e 
incanala quella dedicazione a Dio e
agli altri che di per sé è richiesta
dalla vocazione cristiana, per cui
risulta ben chiaro che l’unica
aggiunta specifica è appunto il 
canale, cioè che la dedicazione a Dio
si attua in modo concreto facendo
parte di una determinata istituzione
della Chiesa che è l’Opus Dei e che si



caratterizza per la sua specifica
spiritualità e i mezzi di formazione e
di apostolato»[14], rivolti in
particolare a servire Dio e gli altri
attraverso il lavoro e le cose normali
di tutti i giorni. In altre parole, chi
scopre e accoglie la propria chiamata
all’Opus Dei decide di spendere la
propria vita per gli altri (che è
l’essenza della vita cristiana) e per
intraprendere questa sfida può
contare su un cammino ricevuto
dalla mano di Dio e sull’aiuto di una
grande famiglia. Per questo è
disposto a mettere da parte sua tutto
quello che gli è possibile affinché
questo carisma alimenti la sua vita
interiore, illumini la sua intelligenza,
arricchisca la sua personalità..., in
modo che possa effettivamente
trovare Dio nella sua vita e, nello
stesso tempo, condividere questa
scoperta.

Tutti coloro che hanno il cuore
grande



Sulla via da Betania a Gerusalemme,
Gesù ha fame. Cerca qualcosa da
mangiare e si avvicina a un fico (Mt
21, 18). «Si avvicina a te e a me. Gesù
ha fame e sete di anime. Sitio! Ho
sete!, esclama dalla Croce (Gv 19, 28).
Sete di noi, del nostro amore, delle
nostre anime e di tutte le anime che
dobbiamo condurre a Lui, lungo la
via della Croce, che è la via
dell’immortalità e della gloria del
Cielo»[15].

La vocazione all’Opera comporta un
forte «contagio» della fame e sete di
Dio. Quando san Josemaría era
impegnato a portare avanti la prima
residenza dell’Opera, c’era chi gli
raccomandava di non essere
precipitoso. Durante un ritiro
annotava: «Fretta. Non è fretta. È
Gesù che spinge»[16]. Lo spingeva,
come l’amore di Cristo spingeva san
Paolo (cfr. 2 Cor 5, 14). E con quella
stessa premura serena Dio vuole che
bussiamo alla porta di ognuno e di



ognuna: «Renditi conto, chiunque tu
sia, che sei amato!»[17]. E questo
normalmente, con naturalezza,
amando e lasciandoci amare da tutti,
aiutando, servendo, trasmettendo
quello che sappiamo, imparando,
condividendo sfide e attività,
problemi e sofferenze, creando
legami di amicizia... Lì dove
nasciamo, dove lavoriamo, dove
riposiamo, dove facciamo gli
acquisti, possiamo essere fermento,
lievito, sale, luce del mondo.

Dio non chiama alla sua Opera i
supereroi; chiama le persone
normali, purché abbiano un cuore
grande e magnanimo, un cuore nel
quale c’è posto per tutti. Lo spiegava
san Josemaría in un testo risalente ai
primi anni, pensando a quanti
avrebbero potuto ricevere la
chiamata di Dio all’Opera: «Non c’è
posto per gli egoisti, i codardi, gli
indiscreti, i pessimisti, i tiepidi, gli
sciocchi, gli incerti, i timidi o i frivoli.



C’è posto per i malati, prediletti di
Dio, e per tutti coloro che hanno il
cuore grande, anche se sono state
ancora più grandi le loro
debolezze»[18]. In sostanza, coloro
che scoprono di essere chiamati da
Dio nell’Opus Dei possono essere
persone con difetti, con limiti, con
miserie; ma anche con grandi idee,
con il desiderio di amare, di
contagiare agli altri l’amore di Dio.

Amare il mondo come lo ama Dio

«Dio ha tanto amato il mondo –
leggiamo nel vangelo di san Giovanni
– da dare il suo Figlio Unigenito,
perché chiunque crede in Lui non
muoia, ma abbia la vita eterna» (Gv
3, 16). Dio ama appassionatamente il
mondo che ha creato, che non solo
non è un ostacolo per la santità, ma è
il suo luogo natio. Del resto il
messaggio dell’Opera porta in sé
questa convinzione: possiamo essere
santi pur vivendo nel mondo e



proprio a causa di esso,
profondamente inseriti in esso.
Infatti il mondo, un misterioso
amalgama di grandezze e miserie, di
amore e odio, di rancore e perdono,
di guerre e pace, «attende con
impazienza la rivelazione dei figli di
Dio» (Rm 8, 19).

Per parlare del nostro rapporto con il
mondo, la Genesi si serve di due
verbi: «custodire» e «coltivare» (cfr. 
Gn 2, 15). Con il primo, che s’impiega
anche per esprimere l’adempimento
dei comandamenti, il Signore ci
rende responsabili del mondo; ci dice
che non possiamo usarlo in un modo
dispotico. Con il secondo, «coltivare»,
che significa tanto
«lavorare» (abitualmente la terra)
quanto «dare culto» (cfr. Nm 8, 11),
Dio unisce il lavoro al culto:
lavorando non soltanto ci
realizziamo, ma diamo
contemporaneamente un culto
gradito a Dio, perché amiamo il



mondo come lo ama Lui. In
definitiva santificare il lavoro vuol
dire, dunque, rendere il mondo più
bello, farvi sempre più spazio per il
Signore.

Egli stesso ha voluto custodire e
coltivare il mondo che è uscito dalle
sue mani di Creatore, lavorando con
mani di uomo, di creatura. Se per
secoli gli anni della vita nascosta del
Signore nella bottega di Nazaret sono
stati considerati anni di oscurità,
senza splendore, alla luce dello
spirito dell’Opera diventano
«luminosi come la luce del sole [...],
splendore che illumina i nostri
giorni, che dà ad essi il loro autentico
significato»[19]. Per questo san
Josemaría invitava i suoi figli a
meditare spesso questo lavoro, che ci
ricorda la crescita del chicco di
grano, nascosto e silenzioso. Così
cresceva Gesù – egli stesso si
paragonava più tardi al chicco di
grano (cfr. Gv 12, 24) – nella bottega



di Giuseppe e in quella di sua Madre,
in quella casa-bottega.

La vita semplice della Sacra Scrittura
dimostra che alcuni lavori, che
magari sembrano umili a uno
sguardo superficiale, agli occhi di Dio
hanno un valore immenso, per
l’amore, l’accuratezza e la voglia di
essere utile che vi si pone. Ecco
perché «santificare il lavoro non vuol
dire fare qualcosa di santo mentre si
lavora, ma esattamente fare santo il
lavoro medesimo»[20]. In tal modo,
«il lavoro umano ben rifinito è
divenuto un collirio per scoprire Dio
[...] in tutte le cose. E ciò è avvenuto
proprio ai nostri giorni, quando il
materialismo è impegnato a
trasformare il lavoro in un fango che
acceca gli uomini e impedisce loro di
guardare verso Dio»[21].

Per dar frutto il chicco deve
nascondersi, scomparire. Così
considerava la sua vita san



Josemaría: «nascondermi e
scomparire è il mio compito; che
soltanto Gesù risplenda»[22]. E Dio
vuole che considerino nello stesso
modo le loro vite anche tutti gli
uomini e le donne che Egli chiama e
continuerà a chiamare all’Opera.
Come i primi cristiani: persone
normali e comuni che, se fecero
scalpore, non fu per mietere allori,
ma perché Dio potesse risplendere.
Persone che, in ogni caso, «vissero di
Cristo e che fecero conoscere Cristo
[...]: seminatori di pace e di gioia,
della pace e della gioia che Gesù ci ha
guadagnato»[23].

Eduardo Camino / Carlos Ayzelá

[1]Apuntes íntimos, n. 35, in P.
Rodríguez, F. Ocáriz, J.L. Illanes, 
L’Opus Dei nella Chiesa, Piemme,
Casale Monferrato (Al) 1993, p. 225.



[2] Papa Francesco, Es. ap. Gaudete et
exsultate (19-III-2018), nn. 20-21

[3] San Josemaría, Cammino, n. 1.

[4] San Josemaría, Camino, edición
crítico-histórica, commento al n. 417.

[5] J. Ratzinger, Omelia, 19-V-1992,
citata in Romana, n. 14 (1992), p. 48.

[6] San Josemaría, Cammino, n. 133.

[7] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost.
dogm. Lumen gentium (21-X-1964), n.
40.

[8] Cfr. Giovanni Paolo II, Es. ap. 
Christifideles laici (30-XII-1988), nn.
16-17; Benedetto XVI, Udienza, 13-
IV-2011; e, più recentemente, l’es. ap. 
Gaudete et exsultate (19-III-2018) di
Papa Francesco.

[9] San Josemaría, Solco, n. 309.

[10]In dialogo con il Signore, p. 101.



[11] V. García Hoz, “Mi encuentro con
monseñor Escrivá”, in R. Serrano, (a
cura di), Así le vieron, Rialp, Madrid
1992, p. 83.

[12] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare a Valladolid, 22-
X-1972, riprodotta nel documentario
“El corazón del trabajo”.

[13] San Josemaría, Forgia, n. 740.

[14] F. Ocáriz, “La vocazione all’Opus
Dei come vocazione nella Chiesa”, in 
L’Opus Dei nella Chiesa, Piemme,
Casale Monferrato (AL) 1993, p. 179.

[15] San Josemaría, Amici di Dio, n.
202.

[16]Apuntes íntimos, n. 1753, citato in
A. Vázquez de Prada, Il fondatore
dell’Opus Dei (I), Leonardo
International, Milano 1999, p. 552.



[17] San Giovanni Paolo II, Varcare la
soglia della speranza, Mondadori,
Milano 2011.

[18] San Josemaría, Istruzione, 1-
IV-1934, n. 65.

[19] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 14.

[20] F. Ocáriz, Naturaleza, gracia y
gloria, Eunsa 2000, p. 263.

[21] Beato Álvaro del Portillo, Lettera,
30-IX-1975 (AGP, biblioteca, P17,
1991, vol II, p. 63).

[22] San Josemaría, Lettera, 28-I-1975,
in E. Burkhart, J. López, Vita
quotidiana e santità
nell’insegnamento di San Josemaría
Escrivá, vol I, Libreria Editrice
Vaticana, Città del Vaticano 2017, p.
280.

[23] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 30.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-
grande-che-sia-amore-vi-perche-la-

musi/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-grande-che-sia-amore-vi-perche-la-musi/
https://opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-grande-che-sia-amore-vi-perche-la-musi/
https://opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-grande-che-sia-amore-vi-perche-la-musi/
https://opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-grande-che-sia-amore-vi-perche-la-musi/

	Qualcosa di grande che sia amore (VI): Perché la musica risuoni

