
opusdei.org

Qualcosa di grande
che sia amore (V):
Come si scopre la
vocazione?

Le storie della vocazione sono
tante quante sono le persone.
L’articolo è dedicato a mostrare
alcune delle tappe più frequenti
nel cammino grazie al quale si
raggiunge la convinzione della
propria vocazione.

08/02/2019

Il sole è tramontato sulla Giudea.
Nicodemo, piuttosto inquieto, va da



Gesù. Cerca risposte a ciò che gli
ribolle dentro. La fiamma di una
lucerna scolpisce i loro volti. Il
dialogo che segue tra i sussurri è
pieno di mistero. Le risposte del
Nazareno alle sue domande lo
lasciano perplesso. Gesù lo avverte:
«Il vento soffia dove vuole e ne senti
la voce, ma non sai di dove viene e
dove va: così è di chiunque è nato
dallo Spirito» (Gv 3, 8). La vocazione,
ogni vocazione, è un mistero, e la sua
scoperta è un dono dello Spirito.

Dice il libro dei Proverbi: «Tre cose
mi sono difficili, anzi quattro, che io
non comprendo: il sentiero
dell’aquila nell’aria, il sentiero del
serpente sulla roccia, il sentiero della
nave in alto mare, il sentiero
dell’uomo in una giovane» (Pro 30,
18-19). A maggior ragione, chi, senza
l’aiuto di Dio, potrebbe seguire la
traccia della grazia in un’anima,
identificare il suo proposito e
scoprire il senso e il destino di una



vita? Chi, senza essere guidato dai
doni dello Spirito Santo, sarebbe
capace di sapere «di dove viene e
dove va» quel vento divino
nell’anima, spesso percepibile sotto
forma di aneliti, incertezze, presagi e
promesse? È una cosa assolutamente
superiore alle nostre capacità. Ecco
perché la prima cosa di cui abbiamo
bisogno per intravedere la nostra
chiamata personale è l’umiltà:
metterci in ginocchio davanti
all’ineffabile, aprire il nostro cuore
all’azione dello Spirito Santo, che può
sempre sorprendere.

Per scoprire la vocazione personale,
o per aiutare qualcuno a farlo, non è
possibile, dunque, «proporre formule
prefabbricate, o metodi e
regolamenti rigidi»[1]. Sarebbe come
tentare di «inserire nei binari
l’azione sempre originale dello
Spirito Santo»[2], che soffia dove
vuole. Una volta hanno domandato
al cardinale Ratzinger: «quante sono



le vie per arrivare a Dio?». Con
sconcertante semplicità, rispose:
«tante quanti sono gli uomini»[3]. Le
storie della vocazione sono tante
quante sono le persone. In queste
pagine mostreremo, per aiutare a
riconoscerli, alcune delle pietre
miliari più frequenti nella via lungo
la quale si ottiene la convinzione
della propria vocazione.

La trepidazione del cuore

Nicodemo avverte una trepidazione
nel suo cuore. Ha sentito predicare
Gesù e si è commosso. Tuttavia,
alcuni suoi insegnamenti lo
scandalizzano. Era presente, stupito,
ai suoi miracoli, è vero, ma lo turba
l’autorità con cui Gesù espelle i
mercanti dal Tempio, che chiama «la
casa del Padre mio» (Gv 2, 16). Chi
osa parlare così? D’altra parte, nel
proprio intimo può reprimere a
stento una segreta speranza: sarà
questo il Messia? Ma è ancora pieno



di incertezze e di dubbi. Non riesce a
decidersi a seguire Gesù
apertamente, anche se cerca risposte.
Per questo va da Lui di notte: «Rabbi,
sappiamo che sei un Maestro venuto
da Dio; nessuno infatti può fare i
segni che tu fai, se Dio non è con
lui» (Gv 3, 2). Nicodemo è inquieto.

Accade lo stesso ad altri personaggi
del Vangelo, come quel giovane che
un giorno va dritto da Gesù e gli
domanda: «Maestro, che cosa devo
fare di buono per ottenere la vita
eterna?» (Mt 19, 16). È insoddisfatto.
Ha il cuore inquieto. Pensa di essere
capace di andare oltre. Gesù gli
confermerà che la sua ricerca ha un
fondamento: «Una cosa sola ti
manca...» (Mc 10, 21). Possiamo
pensare anche agli apostoli Andrea e
Giovanni. Gesù, vedendo che lo
seguivano, domanda loro: «Che
cercate?» (Gv 1, 38). Gli uni e gli altri
erano «cercatori»: erano in attesa di
un avvenimento meraviglioso che



cambiasse le loro vite riempiendole
di un’avventura. La loro anima era
aperta e affamata, piena di sogni, di
aneliti e di desideri. Inquieta.

Una volta un giovane domandò a san
Josemaría come si percepiva la
vocazione all’Opera. Ecco la sua
risposta: «Non è cosa di percezione,
figlio mio, anche se uno si rende
conto quando il Signore chiama. Si è
inquieti. Si nota una
insoddisfazione... Non sei contento di
te stesso!»[4]. Assai spesso, nel
processo di ricerca della propria
vocazione, tutto comincia con questa
trepidazione del cuore.

Una presenza amorevole

In che cosa consiste questa
trepidazione? Da dove viene? Nel
raccontare la scena del giovane che
si avvicina al Signore, san Marco dice
che Gesù, fissatolo, lo amò (cfr. Mc
10, 21). Così fa anche con noi: in
qualche modo percepiamo nella



nostra anima la presenza di un
amore di predilezione che ci sceglie
per una missione unica. Dio si fa
presente nel nostro cuore e cerca
l’incontro, la comunione. Tuttavia,
questa meta è ancora da raggiungere,
ed ecco il perché della nostra
trepidazione.

La presenza amorevole di Dio
nell’anima si può manifestare in
modi diversi: aneliti di una maggiore
intimità con il Signore, la voglia di
saziare con la mia vita la sete di Dio
che hanno le anime, il desiderio di
fare crescere la Chiesa come famiglia
di Dio nel mondo, la nostalgia di una
vita nella quale fruttino veramente i
talenti ricevuti, il sogno di lenire
tante sofferenze dovunque, la
consapevolezza di essere una
persona fortunata: «Perché io ho
tanto e altri così poco?».

La chiamata di Dio può rivelarsi
anche in vicende apparentemente



fortuite, che sconvolgono
interiormente e lasciano una sorta di
traccia del suo passaggio.
Contemplando la propria vita, san
Josemaría spiegava: «Il Signore mi
andò preparando, nonostante me
stesso, con cose apparentemente
insignificanti, di cui si serviva per
seminare nella mia anima una divina
inquietudine. Perciò ho compreso
molto bene l’amore così umano e così
divino di Teresa del Bambino Gesù,
che si commuove quando dalle
pagine di un libro spunta
un’immaginetta con la mano ferita
del Redentore. Anche a me sono
successe cose del genere, che mi
commossero».[5]

Altre volte questa presenza
amorevole si scopre attraverso
alcune persone o modi di vivere il
Vangelo che hanno lasciato una
traccia di Dio nella nostra anima.
Infatti, anche se a volte è un
avvenimento o un incontro



imprevisto a cambiarci la vita, è del
tutto abituale che la nostra chiamata
prenda forma a partire da ciò che
abbiamo vissuto fino a quel
momento. Infine, certe volte sono
alcune parole della Sacra Scrittura a
ferire l’anima, si annidano al suo
interno e risuonano dolcemente,
forse anche per accompagnarci nel
corso della vita. Così è successo, per
esempio, a santa Teresa di Calcutta
con due parole di Gesù sulla Croce:
«Ho sete» (Gv 19, 28), o a san
Francesco Saverio, per il quale fu
decisiva questa domanda: «Qual
vantaggio avrà l’uomo se guadagnerà
il mondo intero, e poi perderà la
propria anima?» (Mt 16, 26).

Ma forse la maggiore caratteristica di
tale trepidazione del cuore è che
prende la forma di ciò che potremmo
chiamare una simpatia antipatica.
Con parole di san Paolo VI, la
chiamata di Dio si presenta come
«una voce inquietante e



tranquillizzante a un tempo, una
voce dolce e imperiosa, una voce
molesta e allo stesso tempo
amorosa»[6]. La chiamata ci attrae,
ma produce in noi anche un rifiuto;
ci spinge da una parte ad
abbandonarci all’amore, dall’altra a
temere per la nostra libertà:
«Abbiamo difficoltà di dire sì al
Signore, lo vogliamo e non lo
vogliamo»[7].

Unire i punti nella preghiera

Nicodemo va da Gesù spinto dalla
sua trepidazione. La figura amabile
del Signore è ormai presente nel suo
cuore: ha già cominciato ad amarlo,
ma ha bisogno di incontrarsi con Lui.
Nel dialogo che segue il Maestro gli
fa intravedere nuove prospettive: «in
verità ti dico, se uno non nasce da
acqua e da Spirito, non può entrare
nel regno di Dio», e lo invita a una
vita nuova, a un nuovo inizio; a
nascere «da acqua e da Spirito» (Gv



3, 5). Nicodemo non capisce, e
domanda con semplicità: come può
accadere una cosa simile? (cfr. Gv 3,
9). In questo incontro faccia a faccia
con Gesù, un po’ per volta andrà
prendendo forma una risposta su chi
è lui per Gesù e su chi dovrebbe
essere Gesù per lui.

Perché la trepidazione del cuore
acquisti un significato di rilievo nel
discernimento della propria
vocazione, dev’essere letta, valutata e
interpretata nella preghiera, nel
dialogo con Dio: «Perché questo
succede ora, Signore? Che cosa mi
vuoi dire? Perché questi aneliti e
queste disposizioni nel mio cuore?
Perché tutto questo fa trepidare me e
non coloro che stanno con me?
Perché mi ami tanto? Come fare l’uso
migliore di questi doni che mi hai
dato?». Soltanto con questa
disposizione abituale di preghiera si
scorge la guida amorevole di Dio – la
sua Provvidenza – nelle vicende della



nostra vita, nelle persone che
abbiamo incontrato, e anche nel
modo in cui si è modellato il nostro
carattere, con i suoi gusti e le sue
inclinazioni. È come se Dio, durante
il percorso, ci abbia dato alcuni punti
che, soltanto adesso, unendoli
nell’orazione, vanno acquistando la
forma di un disegno riconoscibile.

Benedetto XVI lo spiegava in questi
termini: «Il segreto della vocazione
sta nel rapporto con Dio, nella
preghiera che cresce proprio nel
silenzio interiore, nella capacità di
sentire che Dio è vicino. E questo è
vero sia prima della scelta, al
momento, cioè, di decidere e di
partire, sia dopo, se si vuole essere
fedeli e perseverare nel
cammino»[8]. Ecco perché, per chi si
interroga circa la propria vocazione,
la prima e fondamentale cosa è
avvicinarsi a Gesù con la preghiera e
imparare a guardare con i suoi occhi
la propria vita. Gli succederà forse



come a quel cieco al quale Gesù unge
gli occhi con la saliva: da principio
vede confusamente; gli uomini gli
sembrano alberi che camminano.
Però lascia che il Signore insista
ancora e finisce per vedere ogni cosa
con chiarezza (cfr. Mc 8, 22-25).

Il detonatore

Due anni dopo quell’incontro
notturno con Gesù avrà luogo un
avvenimento che obbligherà
Nicodemo a prendere una posizione
chiara e a farsi conoscere
apertamente come discepolo del
Signore. Istigato dai principi dei
sacerdoti e dai farisei, Pilato
crocifigge Gesù di Nazaret. Giuseppe
di Arimatea ottiene il permesso di
prendere il suo corpo e di seppellirlo.
Scrive san Giovanni: «Vi andò anche
Nicodemo, quello che in precedenza
era andato da lui di notte» (Gv 19,
39). La Croce del Signore,
l’abbandono dei suoi discepoli, e



forse l’esempio di fedeltà di Giuseppe
di Arimatea, coinvolgono
personalmente Nicodemo e lo
costringono a prendere una
decisione: «Altri fanno questo; io che
cosa farò per Gesù?».

Un detonatore è una piccola quantità
di esplosivo, più sensibile e meno
potente, che s’innesca mediante una
miccia o una scarica elettrica, e così
fa esplodere la massa principale di
esplosivo, meno sensibile, ma più
potente. Nel processo di ricerca della
propria vocazione accade spesso che
vi sia un avvenimento che, come un
detonatore, agisce su tutte le
trepidazioni del cuore e gli fa
assumere un senso preciso,
indicando una strada e spingendo a
percorrerla. L’avvenimento può
essere di tipo molto diverso e la sua
carica emotiva può essere di
maggiore o di minore entità.
L’importante, come succede nella



trepidazione del cuore, è che sia letto
e interpretato nell’orazione.

Il detonatore può essere una
mozione divina nell’anima o
l’incontro imprevisto con il
soprannaturale, come è successo a
Papa Francesco quando aveva 17
anni. Era un giorno di settembre e si
preparava a uscire per festeggiare i
suoi compagni; però decise di
passare prima, un momento, dalla
parrocchia. Quando arrivò, trovò un
sacerdote che non conosceva; restò
impressionato dal suo raccoglimento,
tanto che si decise a confessarsi con
lui. «In quella confessione mi
successe qualcosa di strano, non so
che cosa, che però mi cambiò la vita:
io direi che mi sorpresero con la
guardia bassa», rievocava dopo
mezzo secolo. Ne dava questa
interpretazione: «Fu la sorpresa, lo
stupore di un incontro; mi sono reso
conto che mi stavano aspettando. Da
quel momento, per me Dio è colui



che prende l’iniziativa nei tuoi
confronti. Uno lo sta cercando, ma
Lui ti cerca per primo»[9].

Altre volte farà da detonatore
l’esempio di donazione di un
carissimo amico: «il mio amico si è
donato a Dio, e io?»; o il suo invito
amabile ad accompagnarlo in un
determinato cammino: quel «vieni e
vedi» (Gv 1, 46) di Filippo a
Natanaele. Potrebbe anche essere un
fatto apparentemente banale ma
carico di significato per chi ha già la
trepidazione nel cuore. Dio sa come
servirsi anche di una piccola cosa per
sconvolgere la nostra anima. Così
accadde a san Josemaría quando, in
mezzo alla neve, gli venne incontro
l’Amore di Dio.

Spesso, invece, più che di una
detonazione si tratta di una
decantazione, che avviene
semplicemente nella lenta
maturazione della fede e dell’amore



attraverso la preghiera. Un po’ per
volta, quasi senza accorgersene, con
la luce di Dio, si raggiunge una
certezza morale intorno alla
vocazione personale e si prende la
decisione per impulso della grazia. Il
beato John Henry Newman
descriveva magistralmente questo
processo, ricordando la sua
conversione: «La certezza è
istantanea, appare in un momento
preciso; il dubbio, invece, è un
processo. Io, ancora, non mi trovavo
vicino alla certezza. La certezza è un
atto riflesso: è sapere che uno sa. E
questo è qualcosa che non ho avuto
fino a poco prima della conversione.
Ma [...] chi può dire il momento
esatto in cui l’idea che uno ha, come i
piattelli della bilancia, comincia a
cambiare, e ciò che era la maggiore
probabilità a favore di un lato
comincia a diventare dubbio?»[10].
Questo processo di decantazione,
durante il quale si arriva a maturare
a poco a poco e senza sussulti una



decisione di donazione, di solito è in
realtà molto più sicuro di quello
provocato dal lampo folgorante di un
segno esterno, che facilmente può
abbagliarci e confonderci.

In ogni caso, quando avviene questo
momento di cambiamento non
soltanto si chiarifica il nostro
sguardo: anche la nostra volontà si
sente spinta ad abbracciare questo
cammino. Per questo san Josemaría
poté scrivere: « Se mi domandate
come si fa a percepire la chiamata
divina, come fa una persona a
rendersene conto, vi dirò che si tratta
di una nuova visione della vita. È
come se si accendesse una luce
all'interno di noi; è un misterioso
impulso»[11]. La chiamata è luce e
impulso. Una luce nella nostra
intelligenza, illuminata dalla fede,
per leggere la nostra vita; uno slancio
del nostro cuore, acceso di amore di
Dio, a voler seguire l’invito del
Signore, sia pure con quella simpatia



antipatica propria delle cose di Dio.
Perciò conviene che ognuno chieda
«non soltanto luce per vedere il
proprio cammino, ma anche forza
per volersi unire alla volontà
divina»[12].

L’aiuto della direzione spirituale

Non sappiamo se Nicodemo abbia
consultato altri discepoli prima o
dopo essere andato a trovare Gesù.
Può darsi che sia stato lo stesso
Giuseppe d’Arimatea ad averlo
incoraggiato a seguire apertamente
Gesù, senza preoccuparsi degli altri
farisei. In questo modo lo avrebbe
portato verso l’incontro definitivo
con Gesù. Proprio in questo consiste
l’accompagnamento o direzione
spirituale: nel potersi avvalere del
consiglio di qualcuno che cammina
con noi; qualcuno che fa in modo di
vivere in sintonia con Dio, e che ci
conosce e ci vuole bene.



È vero che la chiamata è sempre una
cosa tra Dio e me. Nessuno può
considerare la vocazione al mio
posto. Nessuno può decidere per mio
conto. Dio si rivolge a me, invita me,
e mi dà la libertà di rispondere e la
grazia per farlo. Eppure, in questo
processo di discernimento e di
decisioni è di grande aiuto poter
contare su una guida esperta; fra le
altre cose, per avere conferma di
possedere la capacità oggettiva
indispensabile per intraprendere
questo cammino e per accertare la
rettitudine della mia intenzione nel
prendere la decisione di donarmi a
Dio. D’altra parte, come dice il 
Catechismo, un buon direttore
spirituale può diventare un maestro
di preghiera[13]: qualcuno che ci
aiuta a leggere, maturare e
interpretare le trepidazioni del
cuore, le inclinazioni e gli eventi
nella nostra preghiera. Anche in
questo senso, il suo lavoro aiuterà a
chiarire la chiamata. È qualcuno che



forse un giorno potrà dirci, come san
Giovanni a san Pietro, nello scorgere
da lontano l’uomo che parlava loro
dalla riva del mare: «È il Signore» (Gv
21, 7).

In ogni caso, il discernimento è in
buona misura un cammino
personale; come, del resto, la
decisione finale. Dio stesso ci lascia
liberi. Anche dopo il detonatore. Per
questo, passato l’istante iniziale, è
facile che sorgano ancora dei dubbi.
Dio sta sempre con noi, però rimane
a una certa distanza. È vero che Egli
ha fatto tutto, e continuerà a farlo,
ma ora vuole che facciamo l’ultimo
passo in piena libertà, con la libertà
dell’amore. Non vuole schiavi, vuole
figli. E per questo, non s’impone alla
coscienza, sceglie un posto discreto,
potremmo quasi dire da
«osservatore». Ci contempla e aspetta
con pazienza e umiltà la nostra
decisione.



* * *

«Concepirai un figlio e lo darai alla
luce» (Lc 1, 31). Nell’istante di
silenzio che seguì l’annuncio
dell’arcangelo san Gabriele, il mondo
intero sembrava trattenere il respiro.
Il messaggio divino era stato
consegnato. La voce di Dio si era
fatta ascoltare per anni nel cuore
della Vergine. Ma ora, Dio taceva. E
aspettava. Tutto dipendeva dalla
libera risposta di quella fanciulla di
Nazaret. «Allora Maria disse: Eccomi,
sono la serva del Signore, avvenga di
me quello che hai detto» (Lc 1, 38).
Alcuni anni dopo, ai piedi della
Croce, santa Maria riceverà dalle
mani di Nicodemo il corpo morto di
suo Figlio. Che impressione avrà
lasciato in questo discepolo appena
arrivato vedere come, pur in questo
dolore immenso, la Madre di Gesù
accettasse e amasse ancora una volta
le vie di Dio: «Avvenga di me quello



che hai detto». Come non dare tutto
per un amore così grande?

José Brage

[1] San Josemaría, Lettera 6-V-1945,
n. 42.

[2]Ibidem.

[3] J. Ratzinger, Il sale della terra, San
Paolo, 2005.

[4] San Josemaría, Appunti di una
riunione di famiglia, Cronica, 1974,
vol. I, p. 529.

[5]En diálogo con el Señor, edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2017,
p. 199.

[6] San Paolo VI, Omelia, 14-X-1968.



[7] San Josemaría, Appunti di una
riunione di famiglia, Cronica, 1972, p.
460.

[8] Benedetto XVI, Incontro con i
giovani a Sulmona, 4-VII-2010.

[9] S. Rubin e F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona,
2013, p. 48.

[10] Beato J.H. Newman, Apologia pro
vita sua, Paoline, 2001.

[11] San Josemaría, Lettera 9-I-1932,
citata in L'Opus Dei nella Chiesa,
Piemme, 1993, p. 154.

[12] F. Ocáriz, «Tutti gli amori
possono far parte dei piani di Dio»,
Avvenire, 10-X-2018. Disponibile qui.

[13] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2690.

https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/it-it/article/mons-fernando-ocariz-tutti-gli-amori-possono-far-parte-dei-piani-di-dio/&sa=D&ust=1549364948342000


pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-
grande-che-sia-amore-v-come-si-scopre/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-grande-che-sia-amore-v-come-si-scopre/
https://opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-grande-che-sia-amore-v-come-si-scopre/
https://opusdei.org/it-it/article/qualcosa-di-grande-che-sia-amore-v-come-si-scopre/

	Qualcosa di grande che sia amore (V): Come si scopre la vocazione?

