
opusdei.org

«Possiamo “toccare”
Gesù vivo in tutte le
occasioni della vita
quotidiana»

Intervista di Teresa Gutiérrez
de Cabiedes a mons. Fernando
Ocáriz, pubblicata il 14
settembre sul settimanale
spagnolo «Alfa y Omega».

18/09/2017

Scarica il PDF
dell'intervista►«Possiamo “toccare”
Gesù vivo in tutte le occasioni della
vita quotidiana»

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%C2%ABPossiamo%20%E2%80%9Ctoccare%E2%80%9D%20Gesu%CC%80%20vivo%20in%20tutte%20le%20occasioni%20della%20vita%20quotidiana%C2%BB20170921-154858.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%C2%ABPossiamo%20%E2%80%9Ctoccare%E2%80%9D%20Gesu%CC%80%20vivo%20in%20tutte%20le%20occasioni%20della%20vita%20quotidiana%C2%BB20170921-154858.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%C2%ABPossiamo%20%E2%80%9Ctoccare%E2%80%9D%20Gesu%CC%80%20vivo%20in%20tutte%20le%20occasioni%20della%20vita%20quotidiana%C2%BB20170921-154858.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%C2%ABPossiamo%20%E2%80%9Ctoccare%E2%80%9D%20Gesu%CC%80%20vivo%20in%20tutte%20le%20occasioni%20della%20vita%20quotidiana%C2%BB20170921-154858.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%C2%ABPossiamo%20%E2%80%9Ctoccare%E2%80%9D%20Gesu%CC%80%20vivo%20in%20tutte%20le%20occasioni%20della%20vita%20quotidiana%C2%BB20170921-154858.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%C2%ABPossiamo%20%E2%80%9Ctoccare%E2%80%9D%20Gesu%CC%80%20vivo%20in%20tutte%20le%20occasioni%20della%20vita%20quotidiana%C2%BB20170921-154858.pdf


*****

Ha la tendenza a incrociare le
braccia, e allora gli si apre un sorriso
dal quale sgorgano parole timide ma
cosparse di un certo senso
dell’humour. A 72 anni è in grado di
eseguire un bel rovescio tennistico.
La sua sobrietà d’espressione è
compensata da uno sguardo affabile
e profondo.

Nella storia recente della Spagna
l’Opus Dei ha lasciato tracce
profonde; non soltanto per l’origine
aragonese di un fondatore che ha
diffuso un carisma divino nei cinque
continenti. Particolarmente
importante appare la sua presenza
nell’ambito educativo pubblico e
soprattutto nella vita quotidiana di
migliaia di persone. Ci sembra
stimolante interrogare a fondo colui
che è il protagonista di una nuova
tappa.



Trascorsi abbondantemente i
primi cento giorni dalla sua
elezione come prelato dell’Opera,
non so se farle le congratulazioni o
compiangerla per il peso che le è
caduto sulle spalle. Come vive
l’essere il padre spirituale di
migliaia di persone di ogni parte
del mondo?

So bene che ricade su di me una
grande responsabilità, ma sono
tranquillo. Mi aiuta soprattutto
sapere che Dio, quando conferisce un
incarico, dà anche la grazia
necessaria per compierlo.

Inoltre mi conforta la vicinanza e
l’affetto che mi ha dimostrato in
modo tangibile il Santo Padre, al
momento della mia nomina e dopo,
quando ho avuto occasione di
vederlo. Mi sento sostenuto anche
dalla preghiera e dall’affetto di molti.
Mi viene in mente una lettera che ho
ricevuto da parte di un giovane che,



ammalato e in ospedale, mi
assicurava che stava offrendo per me
le sue sofferenze; oltre che dalle
preghiere di tanti membri dell’Opus
Dei e di altre persone. Così mi spiego
la serenità che provo in questi mesi.

Recentemente ha fatto il suo primo
viaggio pastorale in Spagna per
visitare i fedeli e gli amici
dell’Opus Dei. Quali messaggi
voleva trasmettere nei tanti
incontri che ha avuto?

In questo viaggio in Spagna ho voluto
ricordare soprattutto che, come
cristiani, dobbiamo mettere Cristo al
centro della nostra vita. Come
sottolineava Benedetto XVI in una
frase della sua prima enciclica (che
Papa Francesco cita con piacere), e
cioè il cristiano non aderisce a
un’idea, né semplicemente a una
dottrina, ma segue e ama una
persona: Cristo.



Su questo ho voluto insistere in
questo viaggio, mettendo l’accento
sullo spirito proprio dell’Opus Dei,
vale a dire, sul fatto che dobbiamo
portare la carità di Cristo nella vita
ordinaria, nella famiglia, nel lavoro,
nei rapporti con gli amici.

In Spagna l’Opus Dei ha dato
grandi frutti spirituali e sociali;
però suscita anche dispute. Molti
hanno trovato la fede grazie a
questo carisma e sono felici.
Esistono anche, invece, numerose
persone che raccontano (anche
pubblicamente) che il loro
incontro con l’Opera ha
comportato ferite profonde.
Potrebbe darsi che qualcosa non
sia stata fatta bene?

Nei 22 anni che ho lavorato accanto a
lui, ho sentito don Javier chiedere
perdono alle persone che si sono
sentite ferite dal comportamento di
alcuni suoi figli. Io mi unisco a



questa richiesta di perdono e mi
auguro con tutta l’anima che queste
persone rimarginino le loro ferite e
superino il loro dolore.

San Josemaría era solito dire che
aveva un grande affetto verso tutte le
persone che si avvicinavano alle
attività formative dell’Opus Dei, fosse
pure per un breve periodo.
S’immagini l’affetto che conservava
per le persone che erano arrivate a
far parte dell’Opera. Egli sentiva una
profonda paternità spirituale: non si
smette mai di amare un figlio o un
fratello.

È il caso di considerare due piani
diversi. Da una parte, il messaggio
dell’Opus Dei rappresenta un
cammino aperto per seguire Cristo.
Dall’altra, le attività che svolgono le
persone e i centri dell’Opera, sulle
quali, naturalmente, influiscono le
circostanze e i modi di essere.
Sicuramente, tra un così grande



numero di persone e di attività – con
buona intenzione – saranno stati fatti
errori, omissioni, negligenze o
malintesi. A me piacerebbe chiedere
perdono per ognuno di essi.

Lei parla di perdono. Una delle
consapevolezze della fede cattolica
è sapere che la misericordia di Dio
ci accoglie malgrado le nostre
mancanze; anche quando questi
errori macchiano il suo nome.
Forse uno dei momenti più felici
della nostra storia è stato quando
Giovanni Paolo II chiese perdono
in nome dei figli della Chiesa
universale.

Penso che non dobbiamo separare la
richiesta del perdono dalla lode a
Dio, propria della riconoscenza, per
la straordinaria quantità di doni che
continuamente riversa nella sua
misericordia e che ci arrivano
attraverso la mediazione umana, che



così diventa strumento dell’azione
divina.

San Giovanni Paolo II, durante la sua
vita, ci ha dato un grande esempio di
queste due dimensioni, che debbono
essere sempre presenti quando
contempliamo la magnificenza di Dio
e la debolezza degli uomini. Così
accadde in quella giornata del
Perdono, che indisse durante il
Grande Giubileo del 2000. E
Benedetto XVI ha affermato che il
perdono è l’unica forza che può
vincere il male e può cambiare il
mondo. Prima di ogni altra cosa,
dobbiamo chiedere perdono a Dio.
Del resto penso che dobbiamo
inserire nella nostra vita, in modo
abituale, la richiesta di perdono e il
perdonare. Lo ripetiamo tutti i giorni
quando recitiamo il Padre nostro, ma
poi assai spesso lo dimentichiamo
nella vita pratica.



È vero che dobbiamo rispettare la
verità, che non possiamo chiedere
perdono accusando indirettamente e
ingiustamente altre persone con un
meaculpismo superficiale.
Comunque, perdonare e chiedere
perdono sono atteggiamenti cristiani
che non umiliano ma nobilitano.

La cristianità occidentale
attraversa un preoccupante
inverno vocazionale.
Contemporaneamente esistono
nella Chiesa germogli primaverili:
frutti di ottimismo in quelle
comunità che hanno maturato una
rinnovata pedagogia della fede. Lo
Spirito ha dato un impulso per cui
un’ascetica eminentemente
volontaristica si è evoluta verso un
approfondimento nella gratuità
dell’amore di un Dio che va
incontro, che non vuole che lo
conquistiamo con i nostri meriti,
che ha bisogno della nostra
povertà per mostrare la sua



misericordia. Come si vive e si
annuncia, oggi, nell’Opus Dei,
questa relazione con Dio?

Il fondamento dello spirito dell’Opus
Dei è la viva coscienza della nostra
filiazione divina. San Josemaría ha
scritto in Cammino: «Dio è un Padre
pieno di tenerezza, di infinito amore.
Chiamalo Padre molte volte al
giorno, e digli – da solo, nel tuo cuore
– che lo ami, che lo adori: che senti
l’orgoglio e la forza di essere figlio
suo». L’annuncio della relazione con
Dio nell’Opus Dei ha questo
approccio. Come scrive san Giovanni:
«Quale grande amore ci ha dato il
Padre per essere chiamati figli di Dio,
e lo siamo veramente!».

In questo nostro mondo, spesso
prigioniero della cultura del
lamento, assaporare così l’amore
di un Padre è di estrema
importanza per vivere con
speranza.



Dobbiamo tenere sempre ben
presente, e specialmente in questi
momenti, tale meravigliosa realtà,
che aiuta a superare i pessimismi che
ci assalgono nel constatare i
problemi della vita, la
consapevolezza dei propri difetti, le
difficoltà della evangelizzazione e
anche la situazione del mondo.

La nostra vita non è un romanzo
rosa, ma un poema epico. Saperci
figli di Dio ci aiuta a vivere con
fiducia, gratitudine e gioia; ci invita
ad amare questo nostro mondo, con
tutti i suoi problemi e con tutta la sua
bellezza. La pace del mondo dipende
più dal contributo che ciascuno di
noi può dare, nella vita ordinaria
(sorridendo, perdonando, evitando di
darsi importanza), anziché dai
grandi accordi fra gli Stati, per
quanto necessari e importanti essi
siano.



Fin dalla sua prima lettera
pastorale da prelato, lei insiste
molto sulla centralità di Gesù
Cristo. Perché il cristianesimo non
diventi una ideologia, o un rituale
pieno di buone intenzioni,
abbiamo bisogno di sperimentare
e di rivivere continuamente un
incontro personale con l’amore di
Dio. Come conseguenza, nella
Chiesa germoglia la vita cristiana e
sovrabbonda la grazia. Come pensa
l’Opus Dei di proclamare oggi
questo annuncio, che è la buona e
inesauribile notizia?

Soprattutto mediante la sincera
amicizia: da persona a persona, che
arricchisce sempre reciprocamente.
Per una evangelizzazione appare
essenziale il valore della
testimonianza e della condivisione
della propria esperienza di vita: è
molto più efficace dei discorsi teorici.



Logicamente, questo non esclude la
multiforme iniziativa personale che
dà origine anche ad attività di
evangelizzazione molto diverse
(attività di insegnamento, di
assistenza, ecc.), di alcune delle quali
la Prelatura si assume la
responsabilità dell’orientamento
cristiano e della cura ministeriale
con i suoi sacerdoti.

L’Opus Dei è nato nella Chiesa con
un carattere profetico. Tuttavia, la
morte del fondatore coincise con i
primi anni dello tsunami post-
conciliare. Sembra logico che
l’Opera si aggrappi alle
fondamenta. Potrebbe darsi che
sia rimasta qualche voglia di
trincerarsi? In tanta confusione, in
tanto caos, come ha resistito (e
resiste) la barca di Pietro?

La fedeltà a Dio è una dimensione
che ha illuminato sempre la storia
nel corso dei venti secoli di



cristianesimo. La fedeltà alla fede
cristiana, che è fedeltà a Cristo, si è
dimostrata sempre dinamica,
innovatrice e trasformatrice. Penso
che effettivamente, dopo il Vaticano
II, vedendo le conseguenze della
«ermeneutica della rottura» (come la
denominò Benedetto XVI in un
famoso discorso), si sia prospettata la
tentazione di quel chiudersi in
trincea di cui lei parla.

In ogni caso sono reazioni
congiunturali che è necessario
superare – tanto la rottura che il
trincerarsi –. Sono la conseguenza
dell’aver ceduto a una mentalità
dialettica, politica, che è estranea alla
Chiesa, perché divide e incrina la
comunione. Nella Chiesa non ci sono,
non devono esserci, fazioni né
partiti, ma unità all’interno di un
legittimo pluralismo.

Il relativismo è causa di rovine
nella nostra società disorientata.



L’Opera è nota per la sua fedeltà
alla Chiesa e al Papa. Questo
costituisce una benedizione in
tempi convulsi. Ribadire la
dottrina in mezzo alla tormenta
apporta sicurezza; d’altra parte,
tutto questo può condurre
all’anelito di tenere ogni cosa in
perfetto ordine. Come
armonizzare la fedeltà senza
incertezze alla Legge divina con la
libertà gioiosa dei figli di Dio?

Molti problemi sorgono quando
solleviamo dilemmi superflui o
riduciamo la realtà a stereotipi
dialettici. Fedeltà o creatività,
ortodossia o libertà, dottrina o vita...
Penso che dobbiamo vivere con un
atteggiamento integratore che è
sicuramente molto cristiano. La
realtà non si lascia ingabbiare in uno
schema escludente, ma ci richiede un
equilibrio, una ponderazione, una
integrazione che finisce per risultare



molto positiva anche nelle relazioni
tra persone.

In realtà la dialettica genera
cortocircuiti. Dobbiamo guardare
le cose attraverso un prisma più
integratore. A lei piace Beethoven:
come seguire la partitura sul filo di
una propria interpretazione?

Ritengo perfettamente compatibile la
fedeltà alla dottrina con l’apertura
alle ispirazioni dello Spirito. La storia
della Chiesa lo conferma: senza
perdere la sua identità, è una novità
permanente. In questo contesto,
considero importante la libertà di
spirito, che, evidentemente, non
consiste nell’assenza di obblighi e di
impegni, ma nell’amore. È ciò che
sant’Agostino espresse nella
famosissima frase «Ama e fa’ quello
che vuoi», o come scrisse san
Tommaso d’Aquino in un linguaggio
diverso: «Quanta più carità uno ha,
tanta più libertà avrà».



Allora, fedeltà creativa vuol dire
vivere la libertà di amare volendo
aprirsi alla verità perenne dello
Spirito...

Infatti, i modi di dire e di fare
cambiano, ma il nucleo, lo spirito,
rimane inalterato. La fedeltà non
proviene mai da una ripetizione
meccanica, ma si concretizza quando
riusciamo ad applicare lo stesso
spirito a circostanze differenti.

Questo obbliga, alcune volte, a
conservare ciò che è accidentale; ma
in altri casi induce a cambiarlo. In tal
senso, il discernimento sereno e
aperto alla luce dello Spirito Santo è
fondamentale; soprattutto per
conoscere i limiti (a volte non
evidenti) tra ciò che è accidentale e
ciò che è essenziale.

Un altro rischio della presunta
ipertrofia dello zelo dottrinale
nella nostra Chiesa è la
proliferazione di anime immerse



in un razionalismo che rifiuta la
dimensione sensibile nella
relazione personale con Dio: come
se vivere la fede con il cuore
equivalesse a cadere nel
sentimentalismo. Come fisico, se la
sentirebbe con usare una
equazione per crescere
nell’intimità con Dio?

Gli anni di studio di teologia, la
vicinanza a determinate persone, mi
hanno indotto ad apprezzare molto
la luce della fede anche per
l’esercizio della ragione. Ma sempre
senza sottovalutare l’importanza
della dimensione sensibile, del cuore,
delle emozioni, che sono
profondamente umane. Il nostro Dio
è sempre vicino: e nell’Eucaristia
Gesù è particolarmente vicino
all’intimità del nostro cuore.

Una delle sfide più provocatorie
che ci propone l’epoca in cui
viviamo consiste nel riconsiderare



il fecondo valore del silenzio.
L’Opera è esperta nel formare
cristiani chiamati a vivere in
presenza di Dio in mezzo al
mondo. Forse un accorgimento ce
lo ha suggerito san Josemaría
quando ci ha invitati a introdurci
nel Vangelo, sorgente inesauribile
di sapienza e di pace, come uno dei
tanti personaggi. Come è possibile
toccare Gesù vivo, oggi e ora?

San Josemaría, consigliando di
introdurci nei racconti del Vangelo
come uno dei tanti personaggi,
trasmetteva una sua esperienza
personale. Dio gli concesse una fede
viva nell’incarnazione, dalla quale
nasceva un amore ardente per
nostro Signore, per seguire le orme
del suo passaggio sulla terra e per
considerarlo un modello.

Cristo, pur essendo Dio, e vivendo
come uomo tra gli uomini, che cresce
e si educa, vive in una famiglia,



lavora, ha alcuni amici, s’intrattiene
con i vicini, soffre e piange... Ci
mostra il valore che tutto ciò che è
umano ha agli occhi di Dio e che
perciò la nostra vita comune, se unita
a Lui, acquista un valore divino.

Così possiamo toccare Gesù vivo in
tutte le occasioni dell’esistenza
ordinaria. Soprattutto nei luoghi
privilegiati della presenza del
Signore: nei bambini, nei poveri, in
coloro nei quali Egli ha voluto
identificarsi in modo particolare; nei
malati, quelli che il Papa chiama «la
carne sofferente di Cristo»; e in un
modo ancora più intenso, come
dicevo prima, nell’Eucaristia.

L’Opus Dei gode di una immagine
di forte unità, e questo è meritorio.
Tuttavia, certe volte non si nota la
pratica di una sana autocritica. Le
sue prime parole scritte ai fedeli
dell’Opera riguardavano la
quantità di opere buone (e reali!)



fatte insieme. Mi chiedo se parlare
soltanto di ciò che di buono e
dell’ideale (e capisco che sia
necessario farlo) forse può
generare un terreno fertile
all’autocompiacimento o può
indurre all’idealismo di
confondere ciò che si desidera
essere (il carisma divino) con ciò
che in realtà si è (assai spesso, il
povero agire umano).

L’autocompiacimento è sempre un
pericolo per chi desidera operare
bene. Nell’Opus Dei, come
dappertutto, dobbiamo essere
vigilanti anche in vista di tale
pericolo. Come dicevo prima, ho
lavorato vicino a don Javier
Echevarría per più di 20 anni. Egli
era solito ripeterci che nell’Opera noi
non siamo né ci sentiamo superiori a
nessuno, perché ognuno è capace di
qualsiasi cattiveria.



Però non è sufficiente l’umiltà
personale; esiste anche una umiltà
collettiva, istituzionale, che ha molte
manifestazioni: nel modo di parlare,
nell’ammirazione sincera per gli
altri… Perciò, quando riconosciamo
le opere buone, è per rendere grazie
a Dio, che è Colui che ce le concede, e
non per fare bella figura. Chiedo a
Dio che ci liberi
dall’autocompiacimento, dal quale
spesso don Javier ci metteva in
guardia, seguendo anche in questo
san Josemaría.

In tal senso, a me sembra
un’espressione molto bella quella
che utilizza quando parla
dell’Opus Dei come di una piccola
parte della Chiesa. Le famiglie
ecclesiali, immaginate dallo Spirito
Santo, alle volte corrono un
rischio: dalle mie parti si dice non
vedere al di là del proprio naso,
vale a dire, vivere nella miopia del
culto verso l’istituzione, verso il



proprio carisma, verso il
fondatore... Come si può evitare di
promuovere il marchio della casa,
anteponendo il volto di Dio e
l’unità con la Chiesa?

L’espressione piccola parte della
Chiesa è di san Josemaría, che
ricorreva al diminutivo tipico del suo
linguaggio aragonese per esprimere
il tono affettivo con cui la impiegava.
La tentazione dell’auto-referenzialità
è sempre in agguato per tutti. A volte
per un eccesso di entusiasmo, a volte
perché non si conoscono altre realtà
o per una punta di vanità. San
Josemaría ci ha voluto prevenire da
questo pericolo ricordandoci spesso
che l’Opera esiste soltanto per servire
la Chiesa come la Chiesa vuole essere
servita. Se servire la Chiesa –
espressione necessaria dell’amore di
Cristo – sarà sempre una realtà nella
vita di ciascuno, andremo bene.



Mi domando se certe volte
preghiamo per l’unione delle
religioni e dimentichiamo
l’ecumenismo intra-ecclesiale. Un
esempio: la famiglia è una delle
grandi vittime della nostra società
e, purtroppo, della nostra Chiesa.
In Spagna, se hai una famiglia
numerosa, accade spesso che ti
domandino: «Sei dell’Opus o dei
Kikos?». Però molti cristiani
comuni hanno l’impressione che
sia gli uni che gli altri vadano per
conto loro. Come ottenere che,
rimanendo ognuno fedele ai doni
ricevuti, impari ad amare la
ricchezza degli altri come frutto
della diversità dell’azione di Dio?

Per amare, prima occorre conoscere.
Molte divisioni o molti malintesi in
seno alla Chiesa si spiegano con la
mancanza di conoscenza. E si
risolverebbero in buona parte
avvicinandosi di più alla realtà.



Inoltre, amare Cristo vuol dire amare
tutti, specialmente coloro che in un
modo o nell’altro dedicano la loro
vita al servizio del Vangelo. Anche la
gioia è un ponte sincero che unisce le
persone al di là delle differenze.

A proposito del conoscersi (prima
di tutto il prossimo nella fede),
facciamo un’ipotesi. Che cosa
succederebbe se si organizzasse
tutti insieme una iniziativa? Per
esempio: che cosa succederebbe se
un evento familiare fosse
organizzato da Neocatecumenali e
da fedeli dell’Opus Dei, o che la
gioventù studentesca di
Comunione e Liberazione
partecipasse a un congresso UNIV,
o si desse vita a un atto
interreligioso, gomito a gomito con
i Focolarini?

Noi cattolici corriamo il rischio, come
avverte Papa Francesco, di ridurre
l’apostolato a strutture, attività o



eventi, che in molti casi non sono
particolarmente efficaci per arrivare
al cuore e alla testa di persone che
non conoscono Cristo.

Nell’Opera il punto centrale consiste
nell’impartire una buona formazione
cristiana, in modo che ognuno operi
con libertà e iniziativa,
individualmente. Questi eventuali
incontri di cui lei parla, qualche volta
potranno essere utili, e di fatto certe
volte avvengono, in particolare
quando sono il Papa o i vescovi a
prendere l’iniziativa.

Ad ogni modo, a me sembra che oltre
a fare riunioni, soprattutto dobbiamo
incontrarci nei luoghi dove ciascuno
svolge la propria attività abituale:
nell’ambito del lavoro,
dell’educazione, della cultura,
dell’imprenditoria, della politica. Lì
stanno già lavorando cattolici di
differenti sensibilità e noi possiamo
collaborare in innumerevoli



iniziative di evangelizzazione: con
senso ecumenico, a braccetto con
altri cristiani, e con spirito aperto,
insieme con molte altre persone di
buona volontà.

Il prossimo sinodo della Chiesa
sarà dedicato alla vocazione dei
giovani, un tema sul quale è sorta
una polemica con l’Opus Dei. Un
benintenzionato zelo apostolico è
riuscito, forse e talvolta, a forzare
alcune decisioni di donazione e
trasformare la missione in
un’attività dalla quale bisogna
ottenere dei risultati. Se è stato
così, come si potrà evitare che
succeda nuovamente? Sarebbe
fecondo superare il proselitismo e
promuovere un apostolato del
contagio?

Benedetto XVI e Francesco si sono
riferiti al proselitismo nel significato
negativo che ha acquisito negli ultimi
tempi, specialmente in ambito



ecumenico, e hanno spiegato molto
bene in che cosa consiste l’apostolato
cristiano.

Naturalmente il significato con il
quale san Josemaría impiegava il
termine proselitismo non era quello
negativo; è sempre stato un deciso
difensore della libertà. Può darsi che
certe volte alcuni abbiano commesso
gli errori che lei ricorda. Mi viene
ora in mente, fra tante
manifestazioni pratiche dell’amore
di san Josemaría alla libertà, un
piccolo particolare, che io però
considero molto significativo.
Quando una madre gli chiese di
benedire il bambino che portava in
grembo, la benedizione fu questa:
«Perché sia molto amico della
libertà».

Forse l’obiettivo potrebbe essere
che gli altri si domandino: «Da che
cosa nasce la gioia e l’amore che
provano queste persone?».



Infatti, non si tratta tanto di fare
apostolato, quanto di essere apostoli.
Per questo ripeto che la
testimonianza è assolutamente
necessaria. Però questo non esclude
ma richiede la positiva trasmissione
del Vangelo, la proposta della sequela
di Gesù che nasce dall’amore agli
altri e, di conseguenza, con un pieno
rispetto della intimità e della libertà.
In questo, come in tutto, l’esempio di
Gesù è luminoso e decisivo. Non solo
«passò da questo mondo facendo il
bene», ma inoltre fu esplicito e molto
diretto nelle sue proposte concrete:
«Seguimi», «Convertitevi e credete al
Vangelo».

L’Opus Dei è diventato un punto di
riferimento per il suo
investimento nell’educazione a
tutti i livelli e in tutti i continenti.
Come si vive nel mondo senza
essere mondani? A volte, in alcune
imprese sostenute da istituzioni
religiose penetra la logica del



successo e finiscono in primo
piano la meta dell’eccellenza o i
meriti tangibili premiati dal
ranking. Come evitare di finire con
l’oscurare la missione autentica:
mostrare sempre più e sempre
meglio la bellezza del volto di Dio?

Prima mi riferivo al pericolo degli
stereotipi dialettici. Penso che
quando alcune persone dell’Opus Dei
istituiscono delle scuole, aspirino a
far sì che siano eccellenti dal punto
di vista professionale e, nello stesso
tempo, che si dia una eccellente
educazione cristiana, sempre
rispettando la libertà degli studenti e
delle loro famiglie.

Non soltanto non esiste una
contrapposizione, ma lo spirito
cristiano richiede l’integrazione. Da
un’altra angolazione, si tratta di
confermare con le opere che il fatto
di essere cristiano non ammette



alcuna negligenza sul piano umano,
ma tutto il contrario.

Temo di non essere riuscita a
esprimere bene il mio pensiero.
Non si tratta di «o successi umani o
mostrare Dio». Né mi riferivo
specificamente agli apostolati
dell’Opera. Viviamo in un clima di
laicismo belligerante nel quale è
facile pensare che nominare Dio è
pericoloso ed è meglio metterlo da
parte o finiremo con l’apporlo
come un falso adesivo. Come
affrontare la sfida di parlare di Lui
con naturalezza, con passione,
senza complessi, come l’amore
benedetto che sostiene la nostra
vita e le nostre imprese?

È vero, abbiamo la sensazione di
vivere in tempi di insicurezza; ma,
nello stesso tempo, si sente un gran
desiderio di cambiamento. Il nostro
mondo sembra allontanarsi da Dio,
eppure si nota una grande sete



spirituale...; sono in corso numerosi
conflitti, mentre constatiamo un
grande desiderio di pace. L’azione di
Dio si realizza oggi e ora, nei tempi
che ci è toccato di vivere, e magari ci
aprissimo a essa! Quando alcuni
pensatori dicono che nella nostra
società le relazioni interpersonali si
sono liquefatte, e mettono l’accento
sul nostro naufragio nell’effimero e
nella superficialità..., tutto questo
non può riempirci di pessimismo e di
amarezza, ma ci deve spronare a
contagiare la gioia del Vangelo.

Probabilmente uno dei primi passi
sarà quello di ammettere che non
importano tanto i numeri quanto
la grazia. Se viviamo un
cristianesimo di minoranza, ma
con la fede invincibile di un
granello di senape...

Sono convinto che una delle sfide più
importanti della Chiesa di oggi è dare
speranza a ogni persona,



specialmente ai più giovani, alle
famiglie in difficoltà o che si
disuniscono e alla vittime della
povertà (non soltanto materiale, ma
tante volte dovuta alla solitudine o al
vuoto esistenziale).

Affrontare questa sfida, tenendo
presente i nostri limiti personali e i
nostri peccati, è possibile soltanto
rivivendo nello sguardo
misericordioso di Gesù e pregandolo
di inviarci a portare il suo amore ai
nostri contemporanei.

La Chiesa ha voluto per l’Opera la
formula di una prelatura
personale al servizio della Chiesa
universale e delle Chiese
particolari. Non poche volte, però,
viene considerata una realtà extra-
diocesana. Pur non essendo
numerosi, molti sacerdoti della
prelatura stanno cercando di
mitigare la scarsezza di sacerdoti
diocesani. Ma in termini pratici, il



fatto che i fedeli della prelatura
abbiano nei propri centri i mezzi
di formazione, le confessioni, le
attività apostoliche..., può far
pensare che vivano al di fuori della
vita quotidiana della parrocchia.
Come si può affrontare la sfida di
essere pietre vive (inserite e non
appoggiate) nella struttura della
Chiesa?

Forse su questo punto succede che,
quando si parla dell’Opera, si pensa
soprattutto ai sacerdoti della
Prelatura o ai numerari. Però la
maggioranza dei fedeli dell’Opera
sono soprannumerari, che
partecipano attivamente alla vita
delle loro parrocchie, nella misura
delle loro possibilità (tenuto conto
dei loro doveri lavorativi e familiari).
Non sempre è facile avere tempo, e
ognuno fa quello che può.

D’altra parte i sacerdoti della Società
della Santa Croce sono sacerdoti



diocesani pienamente dediti alle
attività pastorali delle loro diocesi.
Secondo me, con il passare del
tempo, sarà più chiara a tutti questa
dimensione ecclesiale, oggi forse
meno conosciuta.

A volte non ci ricordiamo che la
Chiesa è il corpo mistico di Cristo;
e che ciascuno, attraverso la
propria vocazione, contribuisce al
fiume di grazia mediante la
comunione dei santi. Però mi
chiedo se un’altra delle grandi
sfide della nostra Chiesa sia che le
parrocchie si arricchiscano di più e
meglio con i carismi che va
suscitando lo Spirito Santo. Temo
che occorra uno sforzo da
entrambe le parti per superare
alcuni pregiudizi, andando
incontro l’uno all’altro.

In questo senso, può aiutarci un
cambiamento di atteggiamento.
Invece di contabilizzare che cosa fa



ognuno, ringraziamo il Signore
perché tutti ci diamo da fare. Nella
prima lettera che ho scritto da
prelato penso di essere stato chiaro
al riguardo: «Sarà bene continuare a
utilizzare le occasioni di invitare
alcuni fedeli della Prelatura,
cooperatori e gente giovane, a offrirsi
per collaborare, con piena libertà e
responsabilità personali, nella
catechesi, nei corsi prematrimoniali,
nei lavori sociali, nelle parrocchie o
in altri posti dove c’è bisogno di loro,
purché si tratti di servizi che
concordano con la loro condizione
secolare e mentalità laicale, e senza
che in questo dipendano dall’autorità
della Prelatura. D’altra parte, voglio
fare una menzione speciale delle
religiose e dei religiosi, che tanto
bene hanno fatto e fanno alla Chiesa
e al mondo. “Chi non ama e venera lo
stato religioso non è un buon figlio
mio”, ci insegnava nostro Padre. Mi
rallegra, inoltre, pensare a tanti
religiosi, oltre ai sacerdoti diocesani,



che hanno visto fiorire la loro
vocazione al calore dell’Opera».

Mi viene in mente, anche, una cosa
che spesso viene contestata
all’Opera, un aspetto della sua
pratica pastorale: il fatto, tanto
efficace e, a volte, necessario che
uomini e donne stiano separati. È
un aspetto del carisma
fondazionale? Forse appare
antinaturale perché non ammette
eccezioni? All’esterno può essere
considerata una disposizione che
soffoca le iniziative sane che
nascono naturalmente e/o che
favoriscono la convivenza dei
giovani, la condivisione spirituale
delle coppie di coniugi...

Nell’Opera la separazione tra donne
e uomini si limita ai mezzi di
formazione, ai centri in cui si
impartiscono, alla organizzazione dei
diversi apostolati. In questi casi la
separazione è un tratto del carisma



originale, che ha ben sperimentati
motivi pastorali, anche se
comprendo che alcune persone non
lo condividano e preferirebbero altre
modalità, ugualmente legittime.

A parte questi mezzi di formazione,
vi sono moltissime attività alle quali
partecipano donne e uomini: corsi
per coniugi o per fidanzati, sessioni
per padri e madri di famiglia nei club
giovanili, iniziative di parrocchie
tenute da sacerdoti della Prelatura,
ecc. Per non parlare delle
innumerevoli attività informali che
nascono dalla stessa iniziativa e
creatività delle famiglie.

L’importante, a mio parere, è che
uomini e donne sposati ricevano la
formazione come un aiuto per
rafforzare la loro unione coniugale e
la loro famiglia. Con questo intento
vengono loro offerti i mezzi di
formazione dell’Opera.



Viviamo tempi difficili e al tempo
stesso appassionanti. Penso a quei
posti dove la Chiesa è perseguitata.
Anche lì, tra i “missionari” del XXI
secolo, vi sono molti spagnoli
dell’Opus Dei che annunciano Dio.
Nella vecchia Europa viviamo
come se fossimo anestetizzati.
Come lenire il martirio di tanti
nostri fratelli che stanno donando
la loro vita per Cristo?

Prima di ogni altra cosa, aiutandoli
con la preghiera. Non riusciamo ad
abituarci a queste notizie che,
purtroppo, sono di ogni giorno. San
Josemaría, che partecipava
vivamente di tutto ciò che
riguardava la Chiesa, denunciava la
«cospirazione del silenzio» che
pesava sui cristiani perseguitati, in
particolare su quelli che in quegli
anni vivevano al di là della cortina di
ferro. Allora chiese alle persone
dell’Opera – e penso che sia un
consiglio valido per tutti i cattolici –



di controbilanciare il silenzio con
l’informazione, facendo conoscere
quello che succede ai cristiani
perseguitati, aiutandoli anche
secondo le nostre possibilità. La
chiave è l’informazione, perché far
conoscere la realtà può spingerci ad
aiutare più generosamente e
attivamente.

Qualche volta abbiamo la
sensazione di vivere in un mondo
orfano di madre. Che cosa ha
chiesto alla Madonna nel suo
viaggio a Fatima?

Alla sua materna presenza cercavo di
ripassare alcune sfide di questo
nostro mondo, tanto complesso
quanto appassionante. Le chiedevo
la grazia di portare a tutti il Vangelo
nella sua purezza originale e, allo
stesso tempo, nella sua luminosa
novità. In un messaggio successivo ai
miei figli, scrivevo una cosa che
penso possa servirci: «La chiamata a



che ognuno di noi, con le sue risorse
spirituali e intellettuali, con le sue
competenze professionali o la sua
esperienza di vita, e anche con i suoi
limiti e difetti, si sforzi di stabilire in
che modo può collaborare di più e
meglio al compito immenso di
mettere Cristo in cima a tutte le
attività umane. Per questo è
necessario conoscere a fondo il
tempo in cui viviamo, le dinamiche
che lo attraversano, le potenzialità
che lo caratterizzano e i limiti e le
ingiustizie, talora gravi, che lo
affliggono. Soprattutto è
indispensabile la nostra unione
personale con Gesù, nell’orazione e
nei sacramenti. Così potremo
rimanere disponibili all’azione dello
Spirito Santo, per bussare con carità
alla porta del cuore dei nostri
contemporanei».

Penso che queste parole possono
chiudere felicemente una
conversazione nella quale avrei



voluto affrontare anche altri temi.
Però bisogna chiudere qui. La
ringrazio di cuore per il tempo che
ci ha dedicato. Grazie per la sua
franchezza e per non aver rifiutato
alcune domande scomode. Grazie
per aver cercato di “gettare ponti”.

Anch’io la ringrazio per il tempo che
mi ha dedicato. Inoltre, è stato
meraviglioso parlare in un clima di
libertà, di apertura e di affetto, nel
quale s’impara sempre gli uni dagli
altri. Sono contento che mi abbia
posto alcune domande che forse
potrebbero sembrare inopportune,
ma che ci hanno permesso di trattare
alcuni aspetti interessanti e che,
dopotutto, erano motivate da un
retto e sincero desiderio di cooperare
alla diffusione della verità. Nel dire
questo, mi viene in mente una frase
della terza lettera di san Giovanni:
«Cooperatori della verità», che
Joseph Ratzinger scelse come motto
episcopale.



Mi viene voglia di ringraziare Dio e
anche la sua dedizione nel guidare
spiritualmente migliaia di persone
di ogni razza e condizione, di ogni
parte del globo. Abbiamo bisogno
che tutti continuino a costruire,
con la gioia del Vangelo, le
famiglie, la Chiesa e questo nostro
benedetto mondo. Auguriamoci
che ogni lettore di questa
intervista decida di rivolgere a Dio
preghiere affinché lei possa
compiere fedelmente la sua
missione.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/possiamo-
toccare-gesu-vivo-in-tutte-le-occasioni-

della-vita-quotidiana/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/possiamo-toccare-gesu-vivo-in-tutte-le-occasioni-della-vita-quotidiana/
https://opusdei.org/it-it/article/possiamo-toccare-gesu-vivo-in-tutte-le-occasioni-della-vita-quotidiana/
https://opusdei.org/it-it/article/possiamo-toccare-gesu-vivo-in-tutte-le-occasioni-della-vita-quotidiana/
https://opusdei.org/it-it/article/possiamo-toccare-gesu-vivo-in-tutte-le-occasioni-della-vita-quotidiana/

	«Possiamo “toccare” Gesù vivo in tutte le occasioni della vita quotidiana»

