
opusdei.org

Per una lettura
"civile" della
proposta di
Josemaría Escrivá

Articolo pubblicato sull’inserto
dell’Osservatore Romano di
domenica 6 ottobre.

09/11/2002

Chi frequenta la storia religiosa
s'imbatte non di rado in alcune
torsioni interpretative, di evidente
origine ideologica, che deformano la
conoscenza degli avvenimenti ed
oscurano la loro comprensione.



Se è così, se a questi nuovi idoli si
inchina il lavoro dello storico, le
conseguenze sono importanti. Il
passato si riduce ad un fiume, ricco
di bracci morti ed insignificanti
rispetto all'unico ramo che noi, i
posteri, eleggiamo meritevole di
significato e valore.

C'è dell'altro. La democrazia politica,
o almeno una sua presuntuosa
vulgata, si ribalta addosso alla
ricerca di Dio e all'organizzazione
ecclesiale in cui storicamente si è
espressa dal conferimento a Pietro di
quelle tali chiavi. Ha preso forma, da
almeno un secolo, una sorta di
pregiudizio antigerarchico, per cui si
postula una melior condicio della
"base" rispetto al "vertice".

Infine, la bipolarità assoluta e oserei
dire maniacale ortodossia-dissenso. È
inutile dire quale sia il fronte
preferito, dove s'incentrino le



simpatie, le consonanze e gli
interessi.

Nulla di tutto ciò si trova negli scritti
di Josemaría Escrivá: non la pretesa
di scegliersi un'idea di progresso, non
il rovesciamento della gerarchia
cattolica com'è uscita da due millenni
di vissuto religioso. Ecco perché è
possibile tentare un profilo "civile"
degli insegnamenti di Josemaría
Escrivá, ma sempre tenendo conto...
che la voce "politica" non compare —
come tale — nei pur accuratissimi
indici per materia posposti ai suoi
scritti.

Escrivá non aderisce all'idea,
prevalente fra Otto e Novecento, di
un tempo ordinato al progresso,
inteso come obbligata evoluzione dal
buio alla luce.

Tutto s'incentra sul discorso
evangelico dei talenti, che non
possono essere sperperati né tenuti
nascosti. Davvero, allora, "il tempo è



il nostro tesoro, il "denaro" per
comprare l'eternità" (Solco, 882).

Il tempo torna ad essere, come nella
proposta evangelica, il teatro, il luogo
normale di estrinsecazione
dell'avventura umana, la nostra
specifica tappa del cammino che
dobbiamo percorrere tra la prima e
la seconda venuta del Salvatore.

Ma il tempo amico che ci prospetta
Josemaría Escrivá, quello pieno di
attese e fiducioso nella nostra
creatività non è figlio dell'ottimismo
pragmatico contemporaneo, a sua
volta antidoto alla dissipazione e
all'angoscia. Esso si rifà addirittura
alla lezione del secondo capitolo
della Genesi, che vede l'uomo,
antecedentemente alla caduta,
inviato nel giardino dell'Eden perché
lo lavorasse e lo custodisse (2,15).

L'intuizione a suo modo
rivoluzionaria di Escrivá non
distingue tra l'uno e l'altro tipo di



impegno quotidiano: non cosa fai ma
come la fai. Con ciò, le secolari
separatezze tra lavoro degno e fatica
servile vengono meno, subordinate
come sono ai valori incorporati.
"L'uomo nasce per lavorare, come gli
uccelli per volare" (Amici di Dio, 57).
Tutto l'agire nella storia, se buono e
ordinato a Dio, viene rivalutato e gli
viene restituita l'antica dignità.

Ecco allora che si chiude un lungo
fraintendimento, che aveva voluto
vedere nell'umana intrapresa un
effetto della caduta. Ogni "lavoro
umano, anche quando può sembrare
umile e insignificante, contribuisce a
ordinare in senso cristiano le realtà
temporali (...) e viene assunto e
incorporato all'opera mirabile della
Creazione e della Redenzione del
mondo" (Colloqui con Mons. Escrivá,
10).

Escrivá, restituisce al lavoro
l'originaria dignità facendolo parte



integrante del generale progetto di
santificazione del tempo. La gran
questione non è la riduzione dello
spazio dedicato al lavoro, ma la sua
piena e non vocale esaltazione come
via ordinaria di espressione della
genialità creativa dell'uomo.

L'universale ricapitolazione in Dio è
capace di trasfigurare, con il lavoro,
la prosa quotidiana, come quello che
"prima sbucciava patate "soltanto";
adesso si sta santificando sbucciando
patate" (Solco, 498).

Quella di Escrivá è una via nuova e
diversa, che apprezza il lavoro senza
zuccherosi sentimentalismi,
conferendogli invece una sorta di
straordinario valore aggiunto. Senza
retorica può allora proclamare che
"la santità "grande" consiste nel
compiere i "doveri piccoli" di ogni
istante" (Il lavoro rende santi, p. 94),
e, insieme, che "la vera povertà non
consiste nel non avere, ma



nell'essere distaccato: nel rinunciare
volontariamente al dominio sulle
cose" (Il lavoro rende santi, p. 78).
Ecco perché bisogna lavorare "bene":
"siamo obbligati a lavorare, e a
lavorare coscienziosamente, con
senso di responsabilità, con amore e
perseveranza, senza trascuratezze e
leggerezze: perché il lavoro è un
comandamento di Dio" (Forgia, 681).

Le conseguenze sono decisive.
L'irruzione del santo nella scansione
normale dell'esistenza permette di
attingere traguardi ultimi senza
gestualità eccezionali, restando nelle
collocazioni "normali" della vita
civile: la famiglia, l'occupazione, i
cerchi concentrici
dell'organizzazione sociale e, sì,
anche politica.

Dai tempi — invero non lontanissimi
— della presa di coscienza della
cosiddetta questione sociale molte
energie della comunità ecclesiale si



sono rivolte alla rimozione delle
maggiori ingiustizie provocate
dall'industrializzazione e dai suoi
corollari: nascita del proletariato,
crescita di anarchia e socialismo,
protesta, di classe, spettro e speranza
della palingenesi: la rivoluzione. Ma
nella proposta di Escrivá, forte è la
consapevolezza delle possibilità, anzi
della necessità di una ricaduta
sociale potentemente riformatrice.

Il tempo, come tale, non legittima
soluzioni pratico-politiche. È
possibile e anzi doveroso guardare
avanti: proprio come scienza e
tecnologia sono al servizio dell'uomo,
e non idoli cui sacrificare la
creatività incessante cui siamo
chiamati. Ancora più importante, se
possibile, dell'enunciazione di
principio sono le sue implicazioni
concrete. Tutto deriva infatti da
quell' "unità di vita" su cui insiste
Escrivá (Amici di Dio, 165).



Esistono dei criteri per rendere
trasmissibile e fruttuoso l'intervento
nella storia. Escrivá ha in mente
cittadini uguali agli altri nei diritti,
nei doveri e nelle possibilità. Rispetta
ed ama l'esperienza millenaria dei
religiosi, ma suggerisce un modello
di vita ordinaria nel tempo (Colloqui,
118).

Vuole insomma "la giustizia fra gli
uomini" (È Gesù che passa, 52), ma la
declina secondo un'ampiezza
insolita, perché le fa ricomprendere,
oltre le dimensioni usuali, i doveri
verso Dio, non riconducibile ad un
riferimento neutro e simbolico.

Giorgio Rumi // L'Osservatore
Romano

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/per-una-lettura-

https://opusdei.org/it-it/article/per-una-lettura-civile-della-proposta-di-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/it-it/article/per-una-lettura-civile-della-proposta-di-josemaria-escriva/


civile-della-proposta-di-josemaria-
escriva/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/per-una-lettura-civile-della-proposta-di-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/it-it/article/per-una-lettura-civile-della-proposta-di-josemaria-escriva/

	Per una lettura "civile" della proposta di Josemaría Escrivá

