
opusdei.org

Per santificare il
mondo

Nel 1967 san Josemaría celebrò
la Santa Messa a Pamplona
davanti a un gran numero di
fedeli e pronunciò un’omelia
destinata a rimanere nel tempo.
Presentiamo un articolo sulle
parole con le quali il fondatore
dell’Opus Dei invitava ad
“Amare il mondo
appassionatamente”.

19/09/2018

La solenne liturgia ebbe luogo in
occasione della II Assemblea



generale degli amici dell’università
di Navarra e fu officiata nel campus
universitario, più esattamente nel
luogo conosciuto come la spianata
della Biblioteca. Era indubbiamente
l’atto più importante di quelle
giornate.

Quando si guarda una fotografia del
luogo in un momento così storico e la
si paragona con una attuale di
identica prospettiva, si possono
osservare molti dettagli interessanti,
anche se uno s’impone a prima vista
su tutti: i begli alberi che adornano
oggi questo amabile angolo del 
campus allora non esistevano o,
forse, erano soltanto piccoli arbusti
circondati da una macchia di prato,
che i presenti alla cerimonia liturgica
evitarono di calpestare.

Come gli alberi, anche l’Università di
Navarra è cresciuta in modo notevole
e, contemporaneamente, si sono
sviluppate tante altre iniziative



apostoliche che san Josemaría fondò,
benedisse e amò. L’Opus Dei, che già
in quel 1967 faceva arrivare la sua
efficacia santificatrice ai quattro
angoli della terra, ha avuto, in questi
più che 50 anni, per grazia di Dio e
sotto la guida amorevole,
successivamente, di san Josemaría, di
mons. Álvaro del Portillo e di mons.
Javier Echevarría, una straordinaria
espansione del suo servizio
universale alla Chiesa e alla società.

L’omelia[1] che san Josemaría
proclamò quel giorno con voce
ferma, con tono vibrante e nello
stesso tempo moderato, e sempre con
l’impressionante auctoritas della sua
condizione di fondatore e pastore
dell’Opus Dei, ha percorso da allora
un lungo e fecondo cammino di
semina di santità. Quando l’omelia fu
pronunciata, vedeva la luce la sua
prima edizione scritta, perché alla
fine della santa Messa alcune copie
furono distribuite alle autorità e agli



invitati. Le edizioni successive (sia
dell’edizione singola sia di quella
inserita nel libro Colloqui con
monsignor Escrivá) hanno superato
ormai il centinaio, in una decina di
lingue. Il seme di amore di Dio, di
vita ordinaria santificata, di
generosità apostolica, di servizio alla
Chiesa, di amore cristiano per il
mondo che san Josemaría sparse a
piene mani davanti ad alcune
migliaia di persone, continua a
fiorire oggi in ogni angolo del
mondo.

Un testo nato in un clima di
preghiera e di zelo per le anime

Coloro che partecipavano alla II
Assemblea degli amici dell’università
di Navarra aspettavano con gioia ed
emozione il momento in cui sarebbe
cominciata la santa Messa del Gran
Cancelliere nella spianata della
Biblioteca. Stare vicino a san
Josemaría e, ancor più, poter



partecipare al Santo Sacrificio da lui
celebrato aveva un grande significato
per le persone lì riunite, tra le quali
si contavano tanti suoi figli e figlie e
tanti cooperatori e amici. Molti di
loro – forse la maggioranza, costituita
da persone giovani – non lo avevano
mai visto e soltanto pochi avevano
avuto l’opportunità di assistere
qualche volta a una sua Messa, e ne
conservavano nel cuore il ricordo
come un dono della Provvidenza.
Erano migliaia di persone felici e
grate di trovarsi insieme al fondatore
dell’Opus Dei e soprattutto di
prendere parte con lui – e, in certo
qual modo, attraverso di lui – alla
“azione più sacra e trascendente che
noi uomini possiamo realizzare, per
grazia di Dio, in questa vita”[2].

Non è possibile descrivere a parole la
forza spirituale del momento. Lì
diventava evidente l’espressione
“Vivi la Santa Messa!”[3], che tanti
fedeli cristiani hanno imparato a far



propria, seguendo gli insegnamenti
di san Josemaría. In quel “tempio
divenuto il luogo per antonomasia
della vita cristiana”, così lo
descriveva nell’omelia – “la navata è
il campus universitario, la pala
d’altare è la biblioteca
dell’Università; attorno ci sono le gru
per la costruzione di nuovi edifici; e,
sopra di noi, il cielo di Navarra...”[4]
–, era patente la fede e la pietà di una
folla in preghiera. Si “udivano” con
uguale intensità i dialoghi e i silenzi
liturgici. Con lo sguardo fisso sul
celebrante e sull’altare, si viveva
intensamente il sacro rito.

In quel clima spirituale, dopo le
letture, arrivò il momento
dell’omelia, che fu seguita dal
principio alla fine con attento e
rispettoso interesse. Il fondatore
dell’Opus Dei, in piedi davanti
all’altare e con i fogli dell’omelia
nelle mani (glieli aveva passati don
Javier Echevarría, che era rimasto al



suo fianco), pronunciava il testo con
la cadenza e la modulazione
necessarie perché potesse essere
seguita in quello spazio aperto.
Proclamava la dottrina – gli aspetti
centrali dello spirito che Dio gli
aveva affidato – con eleganza e
vigore, con quella forza di attrazione
e di convinzione che aveva sempre la
sua predicazione. Leggeva il testo
come se improvvisasse, ma si capiva
che lo conosceva molto bene. Lo
aveva preparato con cura nelle
settimane precedenti, mentre si
trovava a Elorrio, nei Paesi Baschi, e
lo aveva rifinito qualche giorno
prima della cerimonia di Pamplona.
Ogni paragrafo, ogni parola
dell’omelia era frutto della sua
meditazione personale e del suo
desiderio di aiutare tutti dando il
buono spirito a piene mani.

Questa omelia e tutti gli scritti
pastorali che san Josemaría ha
lasciato in eredità ai suoi figli e a



tutta la Chiesa posseggono, infatti,
indipendentemente dalle loro
concrete circostanze di tempo e
luogo, e dalle loro differenti
caratteristiche interne, una
importante qualità comune. Sono
venuti alla luce in un clima di
preghiera, di impegno nella missione
e nello spirito fondazionale, di piena
fedeltà alla dottrina di fede della
Chiesa cattolica e di desiderio di
anime. Nati nel cuore e nella mente
del fondatore, sono una sorgente
dalla quale emana incessante lo
spirito dell’Opus Dei, oltre che un
motore di vita cristiana per persone
di ogni luogo e condizione. Non si
può fare a meno di avvicinarsi a loro,
come è tradizione nell’Opera, con
gratitudine e venerazione, leggerli e
meditarli con una disposizione
personale simile a quella con la
quale furono scritti: in un ambito di
preghiera, di impegno nel compito
apostolico affidatoci, di fedeltà alla
Chiesa.



Non è vero che l’omelia Amare il
mondo appassionatamente, riletta in
un clima di orazione e di zelo per le
anime nel quale fu concepita,
impressiona sempre per la forza
spirituale che racchiude in sé? San
Josemaría volle che pochi giorni
prima di essere pronunciata da lui
nel campus di Navarra, fosse letta in
sua presenza a un gruppo di suoi
figli. L’impressione che lasciò in essi
fu, in certo qual modo,
un’anticipazione di quella che
avrebbe trasmessa qualche giorno
dopo a coloro che l’ascoltarono dalle
sue labbra a Pamplona e di quella
che ha continuato a produrre in
quanti l’hanno letta in questi anni.

Vivere santamente la vita
ordinaria

La frase con cui s’intitola questo
paragrafo è il leitmotiv dell’omelia: la
sua vera musica di fondo. Queste
cinque parole sintetizzano



perfettamente il suo contenuto e
inoltre, facendo un passo avanti,
permettono di formulare in breve e
con esattezza la sostanza del
messaggio fondazionale di san
Josemaría: la vita ordinaria può
essere mezzo di santità, Dio ci
chiama a santificarci in essa. “Siamo
venuti a dire, con l'umiltà di chi si sa
peccatore e poca cosa homo peccator
sum (Lc 5,8), diciamo con Pietro ma
con la fede di chi si lascia guidare
dalla mano di Dio, che la santità non
è cosa per privilegiati: che il Signore
chiama tutti, che da tutti si attende
Amore: da tutti, dovunque si trovino;
da tutti, di ogni condizione,
professione o mestiere. Perché la vita
normale, ordinaria, poco
appariscente, può essere mezzo di
santità: non è necessario
abbandonare il proprio stato nel
mondo per cercare Dio, se il Signore
non dà a un'anima la vocazione
religiosa, poiché tutte le strade della



terra possono essere occasione di un
incontro con Cristo”[5]

L’omelia insiste su questa dottrina
fondamentale e mette in evidenza le
sue principali chiavi teologiche e
spirituali, come per esempio il fatto
di accentuare fin dall’inizio il
principio che la vita ordinaria è “il
vero luogo della nostra esistenza
cristiana”[6]. Il termine “luogo”
indica l’insieme di realtà che
costituiscono la nostra esistenza
quotidiana: circostanze, desideri,
azioni, preoccupazioni personali,
rapporti con gli altri, avvenimenti,
ecc. Tutte le vicissitudini materiali e
spirituali della nostra vita di persone
normali durante le ventiquattro ore
di una giornata costituiscono,
contemporaneamente e
inseparabilmente, l’ambito
necessario dell’essere cristiano, che
consiste nel vivere la vita quotidiana
in riferimento a Cristo, come figli di
Dio. “Esistenza cristiana” nulla



aggiunge a “vita quotidiana”, salvo
l’intenzionalità di viverla, con l’aiuto
della grazia, in Cristo[7], vale a dire,
lasciandosi guidare dallo Spirito
Santo[8]: con senso soprannaturale,
con carità e verità, con finezza di
coscienza, con retto criterio morale.
In definitiva, come figli di Dio. “Il
cielo e la terra, figli miei, sembra che
si uniscano laggiù, sulla linea
dell’orizzonte. E invece no, è nei
vostri cuori che si fondono davvero,
quando vivete santamente la vita
ordinaria...”[9].

Nel dono dell’adozione filiale che Dio
ci ha concesso per i meriti di Cristo, e
nella chiamata che ci rivolge a
comportarci in tutto, confortati dalla
grazia, quali figli suoi, affonda le
radici l’umile grandezza
dell’esistenza cristiana, che – se non
la spegniamo con azioni sconsiderate
– è un immenso faro di luce in mezzo
alla società. “Voi siete la luce del
mondo”[10].



La voce di san Josemaría risuonava
con straordinaria determinazione in
quella mattina dell’ottobre del 1967:
“Non vi è altra strada, figli miei: o
sappiamo trovare il Signore nella
nostra vita o non lo troveremo
mai"[11] Quella stessa voce, affabile e
paterna, continuava a ricordare a
tutti noi cristiani che abbiamo il
dovere di mostrare ai nostri
concittadini, a tutta la società
contemporanea, il vero volto amabile
e misericordioso di Cristo: l’obbligo
che possa essere conosciuto nella e
per la nostra vita. “Così risplenda la
vostra luce davanti agli uomini,
perché vedano le vostre opere buone e
rendano gloria al vostro Padre che è
nei cieli”[12].

Vivere santamente la vita ordinaria –
“senza risonanza, semplice,
verace”[13] – è, come abbiamo
verificato nella nostra stessa
esistenza, un ideale di straordinaria
attrattiva; ma soltanto se si arriva a



comprenderne pienamente la
grandezza (la “grandezza della vita
quotidiana”[14], quando questa
esistenza è imbevuta continuamente
di spirito apostolico, di zelo per le
anime. “Santità nelle occupazioni
abituali, santità nelle cose piccole,
santità nel lavoro professionale, nei
doveri quotidiani...; santità, per
santificare gli altri”[15]. I fermi
capisaldi del cammino dell’Opus Dei,
voluti come tali da Dio, si continuano
a impiantare e a estendere giorno
dopo giorno in tutto il mondo sul
fondamento della fede (perché
“senza fede viene a mancare la base
stessa per la santificazione della vita
di tutti i giorni”[16]) e della messa in
pratica – con naturalezza e audacia,
con umiltà e senza timori – della
libertà del cristiano (“non potreste
realizzare questo programma di
vivere santamente la vita ordinaria,
se non fruiste di tutta la libertà che vi
viene riconosciuta sia dalla Chiesa
che dalla vostra dignità di uomini e



di donne creati a immagine di
Dio”[17]).

Amare il mondo
appassionatamente

Una frase che il fondatore dell’Opus
Dei scrisse nell’omelia del campus e
che al momento della sua
proclamazione liturgica pronunciò
con una singolare vibrazione, è
servita per ispirare il titolo con il
quale l’omelia è passata alla storia:
“Amare il mondo
appassionatamente”. Ci riferiamo alla
frase che suona così: “Sono un
sacerdote secolare: un sacerdote di
Cristo Gesù che ama
appassionatamente il mondo”[18].
Tra la frase e il titolo c’è una
parentela evidente, ma non è meno
evidente che la frase dice più di
quello che il titolo esprime. C’è in
essa un plus di significato, il cui peso
teologico conferisce anche



implicitamente al titolo la sua
autentica portata spirituale.

Quando l’omelia uscì dalla penna di
san Josemaría non aveva un proprio
titolo, e neppure lo aveva nella sua
prima edizione[19] o nelle prime
riproduzioni su alcuni mezzi di
comunicazione in lingua castigliana.
Soltanto quando fu tradotta e
pubblicata in altre lingue – come il
francese e l’italiano – ricevette, con
l’approvazione dell’Autore, un
proprio titolo[20]. Fu quello italiano
(Amare il mondo appassionatamente),
direttamente ricavato dalla frase
menzionata, a essere adottato nelle
traduzioni e nelle edizioni
successive. Con questo titolo, ormai
definitivo, l’omelia fu inserita nel
libro Colloqui con monsignor Escrivá.

L’amore per il mondo del quale tratta
l’omelia non è un amore
semplicemente naturale, come quello
che potrebbe nascere in qualcuno



che ne ammiri l’armonia e la
bellezza in base a una prospettiva
estranea al senso religioso, o anche –
pur senza escludere un suo
riferimento a Dio – da una
disposizione religiosa generica. San
Josemaría, al contrario, nella sua
omelia sta parlando dell’amore
cristiano verso il mondo, da lui
contemplato non soltanto come
creazione di Dio – cosa caratteristica
della visione di un credente – ma
soprattutto, andando oltre, come 
luogo dell’incontro personale con
Cristo, come scenario nel quale noi
cristiani siamo chiamati a “vivere
santamente la vita ordinaria”. Il
mondo che il fondatore dell’Opus Dei
ama e insegna ad amare è amabile
essenzialmente “perché è uscito dalle
mani di Dio, perché è creatura sua,
perché Jahvè lo guardò e vide che era
buono (cfr. Gn 1, 7 e ss.)”[21].
Nell’amore per il mondo di san
Josemaría s’indovina il sublime
insegnamento del Signore a



Nicodemo: “Dio ha tanto amato il
mondo da dare il suo Figlio
unigenito” (Gv 3, 16). Questo è il
mondo che egli contempla e ama con
amore sacerdotale: quello che, amato
eternamente dal Creatore, è stato
redento e santificato da Cristo
mediante la sua vita umana, la sua
morte e la sua gloriosa risurrezione e
ascensione in Cielo.

L’amore appassionato di san
Josemaría per il mondo non smette
di ardere nella fiamma dell’amore a
Cristo e alla sua opera di salvezza. È
un amore apostolico, un amore
redentore e, in tal senso, un amore
anche sacerdotale, mediatore,
sacrificato, partecipe dell’amore per
il mondo del Sacerdote Eterno, Cristo
Signore nostro. Il riferimento
personale del cristiano al mondo (il
suo mondo, la sua occupazione, la
sua quotidiana relazione con le
persone e le cose) include
sostanzialmente, in virtù del



sacerdozio comune, una dimensione
di mediazione e suscita, nell’anima
aperta alla grazia, l’intenzione di
condurre a Dio tutte le cose, di
indirizzarle alla loro meta, che è la
gloria di Dio. “Tutte le cose sono
vostre, voi siete di Cristo e Cristo è di
Dio” (1 Cor 3, 22-23). Si tratta di un
moto ascensionale che lo Spirito
Santo, diffuso nei nostri cuori, vuole
provocare nel mondo: dalla terra,
fino alla gloria del Signore[22].
Queste parole ci ricordano quelle
altre nelle quali parla del “flusso
trinitario di amore per gli uomini
[che] si perpetua in maniera sublime
nell’Eucaristia”[23]. La corrente di
amore di Dio che è discesa sui
cristiani e sulla creazione intera,
perpetuata nel Sacrificio dell’altare,
richiede di essere bilanciata dal
movimento ascensionale dell’amore
di Dio e verso tutte le cose create –
quotidianamente acceso
nell’Eucaristia – per ricondurre
l’intera creazione redenta al suo



Creatore. È un ideale appassionante,
come l’amore che lo Spirito Santo
induce e sostiene in noi.

In tutto lo sconfinato panorama
del lavoro

“Dio vi chiama per servirlo nei
compiti e attraverso i compiti civili,
materiali, temporali della vita
umana: in un laboratorio, nella sala
operatoria di un ospedale, in
caserma, dalla cattedra di una
università, in fabbrica, in officina,
sui campi, nel focolare domestico e in
tutto lo sconfinato panorama del
lavoro, Dio ci aspetta ogni
giorno”[24]. Quelle migliaia di
persone che l’8 ottobre 1967 lo
ascoltavano attentamente, non erano
che una piccola rappresentanza di
tutti quelli che, dal 1928 e sino alla
fine dei tempi, saranno confortati dal
suo messaggio di santità. Nel campus
di Pamplona, davanti al fondatore
dell’Opus Dei, si trovava, in certo



qualche modo, come in stretta
sintesi, lo sconfinato panorama del
mondo del lavoro – il mondo degli
uomini e delle donne normali, quello
del loro quotidiano esistere – in
mezzo al quale Dio, nella sua
misericordia, aveva fatto
germogliare quella sorgente
permanente di luce e di senso
cristiano che è lo spirito dell’Opus
Dei.

“Guardate gli uccelli del cielo [...]
Osservate i gigli del campo...”, diceva
Gesù alle folle che ascoltavano il suo
discorso sulla montagna, facendoli
meditare sulla presenza benefica di
Dio tra noi, sulla sua provvidenza
paterna[25]. Il Signore ha voluto
anche che, attraverso san Josemaría,
risuoni in seno alla Chiesa e nel
cuore stesso del mondo, una certa
eco delle sue parole, e che non
manchino persone che, al calore
dello spirito dell’Opus Dei, sappiano
mettere in evidenza il significato



cristiano degli accadimenti
quotidiani. “Sappiatelo bene: c’è un
qualcosa di santo, di divino, nascosto
nelle situazioni più comuni, qualcosa
che tocca a ognuno di voi
scoprire”[26]. Questo quid divinum
che tocca a ciascuno di noi scoprire,
contribuendo così a fare in modo che
anche altri s’incoraggino a scoprirlo,
è semplicemente “la Volontà di Dio in
questi particolari piccoli e grandi
della vita”[27], vale a dire, ciò che dà
valore e significato trascendente alla
vita ordinaria è che, in e con essa,
Dio dice ciò che si aspetta da
ciascuno di noi.

“Sono molti gli aspetti dell’ambiente
secolare in cui vi muovete, che
vengono a essere illuminati partendo
da queste verità”[28], ripete
nuovamente san Josemaría con le
sue parole di allora. In realtà, sono la
propria anima, l’intelligenza, la
coscienza, a illuminarsi in primo
luogo partendo da queste verità, e



con esse si riempie di nuova luce e si
purifica anche lo sguardo sugli
avvenimenti e sulle cose. Il mondo in
cui viviamo e operiamo come
“cittadini nella vita civile”[29],
quando è contemplato con occhi di
cristiani, con uno sguardo di figlio di
Dio, lascia vedere attraverso la sua
bellezza la Bellezza del suo Autore,
attraverso la sua grandezza la
grandezza dell’Amore Creatore.

Il mondo che Dio amorosamente ha
creato e redento in Cristo per noi
suoi figli, questo mondo reale del
quotidiano che ci è stato consegnato
perché lo santificassimo e lo
mettessimo ai piedi del suo Signore,
risveglia l’amore, stimola il lavoro,
sollecita lo zelo apostolico. In
definitiva, invita a “vivere
santamente la vita ordinaria” con
generosità e audacia, con senso
apostolico, con intenzione: “perché
una vita santa nel mezzo della realtà
temporale [...] non è forse oggi la



manifestazione più commovente
delle magnalia Dei (Sir 18, 5), delle
mirabili prove di misericordia che
Dio ci ha dato sempre, e che sempre
continua a darci per salvare il
mondo?”[30].

A. Aranda

[1] San Josemaría Escrivá, Amare il
mondo appassionatamente, in
“Colloqui con monsignor Escrivá”, nn.
113-123, Ed. Ares,Milano 20097 (da
ora in poi citeremo questo testo
seguendo la numerazione marginale
di Colloqui, indicando con una lettera
minuscola i capoversi all’interno di
ogni numero).

[2]Colloqui, 113b

[3] Cfr. Forgia, 934.

[4]Colloqui, 113d



[5]Lettera 24-III-1930, 2

[6]Colloqui, 113e

[7] Cfr. Gal 2, 20; 2 Cor 13, 5; Rm 8, 10;
Col 1, 27; Ef 3, 17; ecc.

[8] Cfr. Rm 8, 14.

[9]Colloqui, 116b

[10]Mt 5, 14.

[11]Colloqui, 114e.

[12]Mt 5, 16.

[13]Colloqui, 123a

[14] Cfr. Amici di Dio, 1-22.

[15]Amici di Dio, 18.

[16]Colloqui, 123d.

[17]Colloqui, 117b.

[18]Colloqui, 118b.



[19] Questa prima edizione, stampata
in “Ediciones Magisterio Español,
S.A.” (E.m.e.s.a.), Madrid, vide la luce
in coincidenza con la Messa di nostro
Padre a Pamplona. Nella copertina si
legge: “Omelia | pronunciata
dall’Ecc.mo e Rev.mo Sr. | Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer |
Gran Cancelliere dell’Università di
Navarra | durante la Messa celebrata
nel campus della | Università, in
occasione dell’Assemblea Generale
dell’Associazione di Amici | 8 ottobre
1967 | Pamplona | MCMLXVII”.
Constava di 16 pagine.

[20] I titoli, in entrambi i casi, si
riferivano a parole tratte dal testo
dell’omelia. In francese fu
denominata: “Le matérialisme
chrétien” (cfr. “La Table Ronde”, n.
239-240, novembre-dicembre 1967,
pp. 231-241); in italiano ricevette il
nome di “Amare il mondo
appassionatamente” (cfr. “Studi



Cattolici”, n. 80, novembre 1967, pp.
35-40).

[21]Colloqui, 114a.

[22]Colloqui, 115c.

[23]È Gesù che passa, 85.

[24]Colloqui, 114b.

[25] Cfr. Mt 6, 26-28.

[26]Colloqui, 114b.

[27]Colloqui, 116d.

[28]Colloqui, 116d.

[29]Colloqui, 116d.

[30]Colloqui, 123a.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it-it/article/per-santificare-il-mondo/


opusdei.org/it-it/article/per-santificare-
il-mondo/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/per-santificare-il-mondo/
https://opusdei.org/it-it/article/per-santificare-il-mondo/

	Per santificare il mondo

