
opusdei.org

Pasqua: Sono risorto
e ti sono ancora
accanto

Il tempo di Pasqua, esplosione
di gioia, va dalla Veglia
Pasquale fino alla domenica di
Pentecoste. In questi cinquanta
giorni la Chiesa ci avvolge di
gioia per la vittoria del Signore
sulla morte. Cristo vive e ci
viene incontro.

12/04/2016

«Venite, benedetti del Padre mio,
prendete possesso del Regno



preparato per voi fin dall’origine del
mondo. Alleluia»i. Il tempo pasquale
è un anticipo della felicità che Cristo
ci ha guadagnato con la vittoria sulla
morte. Il Signore «è stato messo a
morte per i nostri peccati ed è stato
risuscitato per la nostra
giustificazione»ii: affinché,
rimanendo in Lui, la nostra gioia sia
pienaiii.

Nell’insieme dell’Anno liturgico, il
tempo pasquale è il “tempo forte” per
antonomasia, perché il messaggio
cristiano è un annuncio di gioia che
nasce con forza dalla salvezza
operata dal Signore nella sua
“pasqua”, nel suo transito dalla
morte alla vita nuova. «Il tempo di
Pasqua è tempo di gioia, di una gioia
che non è limitata a quest’epoca
dell’anno liturgico, ma è presente in
ogni momento nell’animo del
cristiano. Poiché Cristo vive: Cristo
non è un uomo del passato, che visse
un tempo e poi se ne andò



lasciandoci un ricordo e un esempio
meravigliosi»iv.

Ciò che soltanto pochi «testimoni
prescelti da Dio»v avevano potuto
sperimentare durante le apparizioni
del Risorto, ora viene dato anche a
noi nella liturgia, che ci fa rivivere
questi misteri. Così predicava Papa
san Leone Magno: «Tutte le cose
relative al nostro Redentore che
prima erano visibili, ora sono
diventati riti sacramentali»vi. È
significativa la consuetudine dei
cristiani di Oriente che, consapevoli
di questa realtà, fin dal mattino della
domenica di Risurrezione si
scambiano il bacio pasquale.
«Christos anestē», Cristo è risuscitato;
«alethōs anestē», è veramente
risuscitato.

La liturgia latina, che nella notte
santa del sabato riversava la sua
gioia nell’Exultet, la domenica di
Pasqua la condensa nel bellissimo



introito: «Sono risorto, e sono sempre
con te; tu hai posto su di me la tua
mano, è stupenda per me la tua
saggezza»vii. Mettiamo sulle labbra
del Signore, delicatamente, nei
termini di una calorosa preghiera
filiale al Padre, l’esperienza
ineffabile della risurrezione, da Lui
vissuta alle prime luci della
domenica. Così san Josemaría, nella
sua predicazione, ci incoraggiava ad
avvicinarci a Cristo come se fossimo
suoi contemporanei: «Ho voluto
ricordare, sia pur brevemente, alcuni
aspetti della vita attuale di Cristo – 
Iesus Christus heri et hodie; ipse et in
saecula –, perché costituiscono il
fondamento di tutta la vita
cristiana»viii. Il Signore vuole che lo
frequentiamo e parliamo di Lui non
al passato, come si fa con un ricordo,
ma riconoscendo il suo “oggi”, la sua
attualità, la sua viva compagnia.

Il Tempo pasquale



Molto prima che esistesse la
Quaresima e gli altri tempi liturgici,
la comunità cristiana celebrava già
questi cinquanta giorni di gioia. Chi
in quei giorni non esprimeva il
proprio giubilo era considerato
incapace di cogliere il nucleo della
fede, perché «con Gesù Cristo sempre
nasce e rinasce la gioia»ix. Questa
festa, così prolungata, ci fa capire
fino a che punto «le sofferenze del
momento presente non sono
paragonabili alla gloria futura che
dovrà essere rivelata in noi»x. In
questo tempo la Chiesa vive già il
gaudio che il Signore tiene in serbo
per lei: «Quelle cose che occhio non
vide, né orecchio udì, né mai
entrarono in cuore di uomo»xi.

Questo significato escatologico, di
anticipo del cielo, si riflette da secoli
nella prassi liturgica, tanto da
sopprimere le letture dell’Antico
Testamento durante il tempo
pasquale. Se tutta l’Antica Alleanza è



preparazione, il Tempo pasquale
celebra, invece, la realtà del Regno di
Dio ormai presente. Nella Pasqua
tutto è stato rinnovato, e non c’è
posto per una figura là dove tutto è
compiuto. Nel Tempo di Pasqua la
liturgia proclama, insieme al quarto
Vangelo, gli Atti degli Apostoli e il
libro dell’Apocalisse: libri luminosi
che hanno una particolare affinità
con la spiritualità di questo tempo.

Gli scrittori cristiani dell’Oriente e
dell’Occidente contemplarono
l’insieme del Tempo pasquale come
un unico e lungo giorno di festa. Per
questo motivo le domeniche di
questo tempo non si chiamano
seconda, terza, quarta... dopo Pasqua,
ma, semplicemente, domeniche di
Pasqua. Tutto il tempo pasquale è
come una sola grande domenica; la
domenica che ha fatto diventare
domeniche tutte le domeniche. Nello
stesso modo si comprende la
domenica di Pentecoste, che non è



una nuova festa, ma il giorno
conclusivo della grande festa della
Pasqua.

Quando arrivava la Quaresima
alcuni inni della tradizione liturgica
della Chiesa proclamavano l’alleluia
come fosse un addio. Al contrario, la
liturgia pasquale si rallegra in questo
canto, perché l’alleluia è anticipo del 
canto nuovo che intoneranno in cielo
i battezzatixii, che fin da ora sanno di
essere risuscitati con Cristo. Perciò,
durante il tempo pasquale, sia il
ritornello del salmo responsoriale
che il finale delle antifone della
Messa ripetono spesso questa
acclamazione, che unisce
l’imperativo del verbo ebraico hallal
– lodare – e Yahveh, il nome di Dio.

«Felice quell’allelluia che lì
intoneremo! – dice sant’Agostino in
una omelia – Sarà un alleluia sereno
e senza timore, perché non vi sarà
nessun nemico, non si perderà



nessun amico. Lì, come qui,
risuoneranno le lodi divine; però
quelle di qui provengono da coloro
che si trovano ancora in mezzo alle
difficoltà, quelle di là da coloro che
sono già nella sicurezza; qui da
coloro che devono morire, là da
coloro che devono vivere per
sempre; qui da coloro che sperano, là
da coloro che già posseggono; qui da
coloro che sono ancora in cammino,
là da coloro che ormai hanno
raggiunto la patria»xiii. San Girolamo
scrive che in Palestina, nei primi
secoli, questo grido era diventato
talmente abituale che coloro che
stavano arando i campi di quando in
quando esclamavano: alleluia! E
quelli che remavano nelle barche che
trasferivano i viandanti da una
sponda all’altra di un fiume, quando
s’incrociavano, esclamavano: 
alleluia! «Un giubilo profondo e
sereno pervade la Chiesa in queste
settimane del tempo pasquale; è ciò
che nostro Signore ha voluto lasciare



in eredità a tutti i cristiani [...]; una
contentezza piena di contenuti
soprannaturali, che niente e nessuno
ci potrà togliere, se noi non lo
permettiamo»xiv.

L’ottava di Pasqua

«I primi otto giorni del tempo
pasquale costituiscono l’ “ottava di
Pasqua” e si celebrano come
solennità del Signore»xv.
Anticamente, durante questa ottava,
il vescovo di Roma celebrava le 
stationes come un modo per
introdurre i neofiti nel trionfo di
quei santi particolarmente
significativi per la vita cristiana
dell’Urbe. Era una sorta di “geografia
della fede”, nella quale la Roma
cristiana appariva come una
ricostruzione della Gerusalemme del
Signore. Si visitavano varie basiliche
romane: la vigilia di Pasqua la statio
aveva luogo a San Giovanni in
Laterano; la domenica a Santa Maria



Maggiore; il lunedì a San Pietro in
Vaticano; il martedì a San Paolo fuori
le mura; il mercoledì a San Lorenzo
fuori le mura; il giovedì nella basilica
dei Santi Apostoli; il venerdì a Santa
Maria ad martyres; il sabato
nuovamente a San Giovanni in
Laterano.

Le letture di quei giorni erano scelte
in relazione con il luogo della
celebrazione. Così, per esempio, il
mercoledì la statio si celebrava nella
basilica di San Lorenzo fuori le
mura. Lì veniva proclamato il passo
del Vangelo delle braci ardentixvi, con
una chiara allusione alla tradizione
popolare romana, secondo la quale il
diacono Lorenzo fu martirizzato
sulla graticola. Il sabato dell’ottava
era il giorno nel quale i neofiti si
toglievano l’alba che avevano
indossato al momento del battesimo
durante la veglia pasquale. La prima
lettura era dunque l’esortazione di
Pietro che comincia con le parole



«deponentes igitur omnem
malitiam...»xvii deposta dunque ogni
malizia...

I Padri della Chiesa parlavano spesso
della domenica come dell’ “ottavo
giorno”. Collocata al di là della
successione settenaria dei giorni, la
domenica evoca l’inizio del tempo e
la sua fine nel secolo futuroxviii. Per
questo gli antichi battisteri, come
quello di san Giovanni in Laterano,
avevano una forma ottagonale; i
catecumeni uscivano dalla fonte
battesimale per iniziare la loro
nuova vita, ormai aperta all’ottavo
giorno, la domenica che non ha fine.
Ogni domenica ci ricorda così che la
nostra vita trascorre nel tempo della
Risurrezione.

Ascensione e Pentecoste

«Con la sua ascensione il Signore
risorto attira lo sguardo degli
Apostoli - e anche il nostro sguardo -
alle altezze del Cielo per mostrarci



che la meta del nostro cammino è il
Padre»xix. Comincia il tempo di una
presenza nuova del Signore: sembra
che se ne stia più nascosto, ma in
certo qual modo è più vicino a noi;
comincia il tempo della liturgia, che è
tutta una grande preghiera al Padre,
attraverso il Figlio, nello Spirito
Santo; una preghiera simile a «un
fiume ampio e tranquillo»xx.

Gesù scompare dalla vista degli
apostoli, che forse in un primo
momento rimangono ammutoliti.
«Non sappiamo se si resero conto in
quel momento del fatto che proprio
dinanzi ad essi si stava schiudendo
un orizzonte magnifico, infinito, il
punto d'arrivo definitivo del
pellegrinaggio terreno dell'uomo.
Forse lo capirono soltanto il giorno di
Pentecoste, illuminati dallo Spirito
Santo»xxi.

«Dio onnipotente ed eterno, che hai
racchiuso la celebrazione della



Pasqua nel tempo sacro dei
cinquanta giorni...»xxii. La Chiesa ci
insegna a riconoscere in questo
numero il linguaggio eloquente della
rivelazione. Il numero cinquanta
aveva due ricorrenze importanti
nella vita religiosa di Israele: la festa
di Pentecoste, sette settimane dopo
l’inizio della falciatura del grano; e la
festa del giubileo che dichiarava
santo l’anno cinquanta: un anno
dedicato a Dio nel quale ognuno
rientrava in possesso delle sue
proprietà e chiunque poteva fare
ritorno nella propria famigliaxxiii. Nel
tempo della Chiesa, il «sacramento
della Pasqua» include i cinquanta
giorni dopo la Risurrezione del
Signore, fino alla venuta dello Spirito
Santo a Pentecoste. Se, in base al
linguaggio della liturgia, la
Quaresima significa la conversione a
Dio con tutta la nostra anima, con
tutta la nostra mente, con tutto il
nostro cuore, la Pasqua significa la
nostra vita nuova di “co-risuscitati”



con Cristo. «Igitur, si consurrexistis
Christo, quæ sursum sunt quærite: se
dunque siete risorti con Cristo,
cercate le cose di lassù, dove si trova
Cristo assiso alla destra di Dio»xxiv.

Compiuti questi cinquanta giorni, «ci
troviamo al culmine di tutti i beni e
nella più grande di tutte le festexxv»,
perché, inseparabile dalla Pasqua, è
come la “Madre di tutte le feste”.
«Fate la somma di tutte le vostre
feste – diceva Tertulliano ai pagani
del suo tempo – e non arriverete ai
cinquanta giorni di Pentecoste»xxvi.
Pentecoste è, dunque, una domenica
conclusiva, di pienezza. In questa
solennità contempliamo ammirati,
come, attraverso il dono della
liturgia, Dio attualizzi la donazione
dello Spirito che ebbe luogo agli
albori della Chiesa nascente.

Se nell’Ascensione Gesù «salì al cielo
perché noi fossimo partecipi della
sua vita divina»xxvii, ora, nel giorno di



Pentecoste, il Signore, seduto alla
destra del Padre, comunica la sua
vita divina alla Chiesa mediante
l’infusione del Paraclito, «frutto della
Croce»xxviii. San Josemaría viveva e ci
invitava a vivere con questo senso di
dono perenne: «Aiutami a chiedere
una nuova Pentecoste, che incendi
un’altra volta la terra»xxix.

Si comprende anche per questo
perché san Josemaría voleva
cominciare alcuni incontri di
formazione dell’Opera recitando una
preghiera tradizionale nella Chiesa
che si trova, per esempio, nella
Messa votiva dello Spirito Santo:
«Deus, qui corda fidelium Sancti
Spiritus illustratione docuisti, da
nobis in eodem Spiritu recta sapere, et
de eius semper consolatione
gaudere»xxx. Con parole della liturgia
imploriamo Dio Padre che lo Spirito
Santo ci renda capaci di apprezzare,
di assaporare, il senso delle cose di
Dio; e chiediamo anche di godere



della stimolante consolazione del
«Grande Sconosciuto»xxxi. Infatti «il
mondo ha bisogno del coraggio, della
speranza, della fede e della
perseveranza dei discepoli di Cristo.
Il mondo ha bisogno dei frutti, dei
doni dello Spirito Santo, come elenca
san Paolo: “amore, gioia, pace,
magnanimità, benevolenza, bontà,
fedeltà, mitezza, dominio di sé” (Gal
5, 22). Il dono dello Spirito Santo è
stato elargito in abbondanza alla
Chiesa e a ciascuno di noi, perché
possiamo vivere con fede genuina e
carità operosa, perché possiamo
diffondere i semi della
riconciliazione e della pace»xxxii.

Félix María Arocena

i Messale Romano, Mercoledì
dell’Ottava di Pasqua, Antifona
d’ingresso. Cfr. Mt 25, 34.

ii Rm 4, 25.

iii  Cfr. Gv 15, 9-11.



iv  San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 102.

v At 10, 41.

vi  San Leone Magno, Sermo 74, 2
(PL 54, 398).

vii Messale Romano, Domenica di
Risurrezione, Antifona d’ingresso.
Cfr. Sal 138 (139), 18.5-6.

viii  San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 104. Cfr. Eb 13, 8.

ix  Papa Francesco, Es. ap. Evangelii
Gaudium, 24-XI-2013, n. 1.

xRm 8, 18.

xi1 Cor 2, 9.

xiiCfr. Ap 5, 9.

xiiiSant’Agostino, Sermo 256, 3 (PL
38, 1193).



xivBeato Álvaro, Caminar con Jesús,
Cristiandad, Madrid 2014, 197.

xvMessale Romano, Norme
universali dell’anno liturgico, 24.

xviGv 21, 9.

xvii1 Pt 2, 1.

xviiiCfr. San Giovanni Paolo II, Lett.
ap. Dies Domini, 31-V-1998, n. 26.

xixPapa Francesco, Regina Coeli, 1-
VI-2014.

xxSan Josemaría, Cammino, n. 145.

xxiBenedetto XVI, Omelia, 28-V-2006.

xxiiMessale Romano, Messa
vespertina della Vigilia di Pentecoste,
colletta.

xxiiiCfr. Lv 23, 15-22; Nm 28, 26-31; 
Lv 25, 1-22.

xxivCol 3, 1.



xxvSan Giovanni Crisostomo, 
Homilia II de Sancta Pentecoste (PG
50, 463).

xxviTertulliano, De idolatria 14 (PL 1,
683).

xxviiMessale Romano, Ascensione del
Signore, prefazio II.

xxviiiSan Josemaría, È Gesù che
passa, n. 96.

xxixSan Josemaría, Solco, n. 213.

xxxMessale Romano, Messa votiva
dello Spirito Santo, colletta.

xxxiCfr. San Josemaría, È Gesù che
passa, nn. 127-138.

xxxiiPapa Francesco, Omelia nella
Solennità di Pentecoste, 24-V-2015.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/pasqua-sono-
risorto-e-ti-sono-ancora-accanto/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/pasqua-sono-risorto-e-ti-sono-ancora-accanto/
https://opusdei.org/it-it/article/pasqua-sono-risorto-e-ti-sono-ancora-accanto/
https://opusdei.org/it-it/article/pasqua-sono-risorto-e-ti-sono-ancora-accanto/

	Pasqua: Sono risorto e ti sono ancora accanto

