opusdei.org

Le parole di papa
Francesco durante la
Settimana Santa
2023

"Nella mente dei discepoli
rimaneva fissa un’immagine: la
croce. L1 si concentrava la fine
di tutto. Ma di 1i a poco
avrebbero scoperto proprio
nella croce un nuovo inizio". In
questo articolo sono raccolte le
parole di papa Francesco
durante questi giorni
precedenti alla Santa Pasqua.

10/04/2023



2 aprile

Domenica delle Palme: Passione del
Signore - Commemorazione
dell’ingresso del Signore in
Gerusalemme e Santa Messa

5 aprile

Catechesi: 1l Crocifisso, sorgente di
speranza

6 aprile
Omelia: Santa Messa del Crisma

Omelia: Santa Messa in Coena
Domini

8 aprile

Omelia: Veglia Pasquale nella Notte
Santa

9 aprile
Benedizione Urbi et Orbi

10 aprile



Regina Coeli

2 aprile

Domenica delle Palme: Passione del
Signore — Commemorazione
dell’ingresso del Signore in
Gerusalemme e Santa Messa

«Dio mio, Dio mio perché mi hai
abbandonato?» (Mt 27,46). E
I'invocazione che la Liturgia oggi ci
ha fatto ripetere nel Salmo
responsoriale (cfr Sal 22,2) ed e
I'unica pronunciata sulla croce da
Gesu nel Vangelo che abbiamo
ascoltato. Sono dunque le parole che
ci portano al cuore della passione di
Cristo, al culmine delle sofferenze
che ha patito per salvarci. “Perché mi
hai abbandonato?”.

Le sofferenze di Gesu sono state
tante, e ogni volta che ascoltiamo il



racconto della passione ci entrano
dentro. Sono state sofferenze del
corpo: pensiamo agli schiaffi, alle
percosse, alla flagellazione, alla
corona di spine, alla tortura della
croce. Sono state sofferenze
dell’anima: il tradimento di Giuda, i
rinnegamenti di Pietro, le condanne
religiose e civili, lo scherno delle
guardie, gli insulti sotto la croce, il
rifiuto di tanti, il fallimento di tutto,
I’abbandono dei discepoli. Eppure, in
tutto questo dolore a Gesu restava
una certezza: la vicinanza del Padre.
Ma ora accade 'impensabile; prima
di morire grida: «Dio mio, Dio mio
perché mi hai abbandonato?».
I’abbandono di Gesu.

Ecco la sofferenza piu lacerante, é la
sofferenza dello spirito: nell’ora piu
tragica Gesu prova I’abbandono da
parte di Dio. Mai, prima di allora,
aveva chiamato il Padre con il nome
generico di Dio. Per trasmetterci la
forza di quel fatto, il Vangelo riporta



la frase anche in aramaico: € I’'unica,
tra quelle dette da Gesu in croce, che
ci giunge in lingua originale. L’evento
reale € ’abbassamento estremo, cioe
I’abbandono di suo Padre,
I’abbandono di Dio. Il Signore arriva
a soffrire per amore nostro quanto
per noi ¢ difficile persino
comprendere. Vede il cielo chiuso,
sperimenta la frontiera amara del
vivere, il naufragio dell’esistenza, il
crollo di ogni certezza: grida “il
perché dei perché”. “Tu, Dio,
perché?”.

Dio mio, Dio mio perché mi hai
abbandonato? 1l verbo
“abbandonare” nella Bibbia e forte;
compare in momenti di dolore
estremo: in amori falliti, respinti e
traditi; in figli rifiutati e abortiti; in
situazioni di ripudio, vedovanza e
orfananza; in matrimoni esausti, in
esclusioni che privano dei legami
sociali, nell’oppressione
dell’ingiustizia e nella solitudine



della malattia: insomma, nelle piu
drastiche lacerazioni dei legami. L],
si dice questa parola: “abbandono”.
Cristo ha portato questo sulla croce,
caricandosi il peccato del mondo. E
al culmine Egli, il Figlio unigenito e
prediletto, ha provato la situazione a
Lui piu estranea: ’'abbandono, la
lontananza di Dio.

E perché é arrivato a tanto? per noi,
non c’e un’altra risposta. Per noi.
Fratelli e sorelle, oggi questo non e
uno spettacolo. Ognuno, ascoltando
I’abbandono di Gesu, ognuno di noi
si dica: per me. Questo abbandono é
il prezzo che ha pagato per me. Si e
fatto solidale con ognuno di noi fino
al punto estremo, per essere con noi
fino in fondo. Ha provato
I’abbandono per non lasciarci ostaggi
della desolazione e stare al nostro
fianco per sempre. L’ha fatto per me,
per te, perché quando io, tu o
chiunque altro si vede con le spalle al
muro, perso in un vicolo cieco,



sprofondato nell’abisso
dell’abbandono, risucchiato nel
vortice dei tanti “perché” senza
risposta, ci sia una speranza. Lui, per
te, per me. Non ¢ la fine, perché Gesu
¢ stato li e ora ¢ con te: Lui, che ha
sofferto la lontananza
dell’abbandono per accogliere nel
suo amore ogni nostra distanza.
Perché ciascuno di noi possa dire:
nelle mie cadute — ognuno di noi &
caduto tante volte —, nella mia
desolazione, quando mi sento tradito,
o ho tradito gli altri, quando mi sento
scartato o ho scartato gli altri,
quando mi sento abbandonato o ho
abbandonato gli altri, pensiamo che
Lui e stato abbandonato, tradito,
scartato. E li troviamo Lui. Quando
mi sento shagliato e perso, quando
non ce la faccio piu, Lui e con me; nei
miei tanti perché senza risposta, Lui
e li.

I1 Signore ci salva cosi, dal di dentro
dei nostri “perché”. Da li dischiude la



speranza che non delude. Sulla croce,
infatti, mentre prova ’estremo
abbandono, non si lascia andare alla
disperazione — questo ¢ il limite —, ma
prega e si affida. Grida il suo
“perché” con le parole di un salmo
(22,2) e si consegna nelle mani del
Padre, anche se lo sente lontano (cfr
Lc 23,46) o non lo sente perché si
trova abbandonato. Nell’abbandono
si affida. Nell’labbandono continua ad
amare 1 suoi che ’avevano lasciato
solo. Nell’abbandono perdona i suoi
crocifissori (v. 34). Ecco che I’abisso
dei tanti nostri mali viene immerso
in un amore piu grande, cosi che
ogni nostra separazione si trasforma
in comunione.

Fratelli e sorelle, un amore cosi, tutto
per noi, fino alla fine, ’'amore di
Gesu é capace di trasformare i nostri
cuori di pietra in cuori di carne. E un
amore di pieta, di tenerezza, di
compassione. Lo stile di Dio é questo:
vicinanza, compassione e tenerezza.



Dio e cosi. Cristo abbandonato ci
smuove a cercarlo e ad amarlo negli
abbandonati. Perché in loro non ci
sono solo dei bisognosi, ma c’e Luli,
Gesu abbandonato, Colui che ci ha
salvati scendendo fino al fondo della
nostra condizione umana. E con
ognuno di loro, abbandonati fino alla
morte... Penso a quell’uomo
cosiddetto “di strada”, tedesco, che
mori sotto il colonnato, solo,
abbandonato. E Gesu per ognuno di
noi. Tanti hanno bisogno della nostra
vicinanza, tanti abbandonati. Anch’io
ho bisogno che Gesu mi accarezzi e si
avvicini a me, e per questo vado a
trovarlo negli abbandonati, nei soli.
Egli desidera che ci prendiamo cura
dei fratelli e delle sorelle che piu
assomigliano a Lui, a Lui nell’atto
estremo del dolore e della solitudine.
Oggi, cari fratelli e sorelle, sono tanti
“cristi abbandonati”. Ci sono popoli
interi sfruttati e lasciati a sé stessi; ci
sono poveri che vivono agli incroci
delle nostre strade e di cui non



abbiamo il coraggio di incrociare lo
sguardo; ci sono migranti che non
sono piu volti ma numeri; ci sono
detenuti rifiutati, persone catalogate
come problema. Ma ci sono anche
tanti cristi abbandonati invisibili,
nascosti, che vengono scartati coi
guanti bianchi: bambini non nati,
anziani lasciati soli — puo essere tuo
papa, tua mamma forse, il nonno, la
nonna, abbandonati negli istituti
geriatrici —, ammalati non visitati,
disabili ignorati, giovani che sentono
un grande vuoto dentro senza che
alcuno ascolti davvero il loro grido di
dolore. E non trovano altra strada se
non il suicidio. Gli abbandonati di
oggl. I cristi di oggi.

Gesu abbandonato ci chiede di avere
occhi e cuore per gli abbandonati.
Per noi, discepoli dell’Abbandonato,
nessuno puo essere emarginato,
nessuno puo essere lasciato a sé
stesso; perché, ricordiamolo, le
persone rifiutate ed escluse sono



icone viventi di Cristo, ci ricordano il
suo amore folle, il suo abbandono
che ci salva da ogni solitudine e
desolazione. Fratelli e sorelle,
chiediamo oggi questa grazia: di
saper amare Gesu abbandonato e di
saper amare Gesu in ogni
abbandonato, in ogni abbandonata.
Chiediamo la grazia di saper vedere,
di saper riconoscere il Signore che
ancora grida in loro. Non
permettiamo che la sua voce si perda
nel silenzio assordante
dell’indifferenza. Non siamo stati
lasciati soli da Dio; prendiamoci cura
di chi viene lasciato solo. Allora,
soltanto allora, faremo nostri i
desideri e i sentimenti di Colui che
per noi «svuoto se stesso» (Fil 2,7). Si
svuoto totalmente per noi.

5 aprile



Catechesi: 1l Crocifisso, sorgente di
speranza

Carti fratelli e sorelle, buongiorno!

Domenica scorsa la Liturgia ci ha
fatto ascoltare la Passione del
Signore. Essa termina con queste
parole: «Sigillarono la pietra» (Mt
27,66): tutto sembra finito. Per i
discepoli di Gesu quel macigno segna
il capolinea della speranza. 11 Maestro
e stato crocifisso, ucciso nel modo
piu crudele e umiliante, appeso a un
patibolo infame fuori dalla citta: un
fallimento pubblico, il peggior finale
possibile — a quell’epoca era il
peggiore. Ora, quello sconforto che
opprimeva i discepoli non é del tutto
estraneo a noi oggi. Anche in noi si
addensano pensieri cupi e sentimenti
di frustrazione: perché tanta
indifferenza verso Dio? E curioso,
questo: perché tanta indifferenza
verso Dio? Perché tanto male nel
mondo? Ma guardate, che c’e male



nel mondo! Perché le disuguaglianze
continuano a crescere e la sospirata
pace non arriva? Perché siamo
attaccati cosi alla guerra, al farsi del
male I’'uno all’altro? E nei cuori di
ognuno, quante attese svanite,
quante delusioni! E ancora, quella
sensazione che i tempi passati
fossero migliori e che nel mondo,
magari pure nella Chiesa, le cose non
vadano come una volta... Insomma,
anche oggi la speranza sembra a
volte sigillata sotto la pietra della
sfiducia. E invito ognuno di voi a
pensare a questo: dov’e la tua
speranza? Tu, hai una speranza viva
o I'hai sigillata 1i, o I’hai nel cassetto
come un ricordo? Ma la tua speranza
ti spinge a camminare o € un ricordo
romantico come se fosse una cosa
che non esiste? Dov’e la tua
speranza, oggi?

Nella mente dei discepoli rimaneva
fissa un’immagine: la croce. E1i e
finito tutto. Li si concentrava la fine



di tutto. Ma di i a poco avrebbero
scoperto proprio nella croce un
nuovo inizio. Cari fratelli e sorelle, la
speranza di Dio germoglia cosi, nasce
e rinasce nei buchi neri delle nostre
attese deluse; ed essa, la speranza
vera, invece, non delude mai.
Pensiamo proprio alla croce: dal piu
terribile strumento di tortura Dio ha
ricavato il segno piu grande
dell’amore. Quel legno di morte,
diventato albero di vita, ci ricorda
che gli inizi di Dio cominciano spesso
dalle nostre fini. Cosi Egli ama
operare meraviglie. Oggi, allora,
guardiamo Ualbero della croce perché
germogli in noi la speranza: quella
virtu quotidiana, quella virtu
silenziosa, umile, ma quella virtu che
cl mantiene in piedi, che ci aiuta ad
andare avanti. Senza speranza non si
puo vivere. Pensiamo: dov’eé la mia
speranza? Oggi, guardiamo l’albero
della croce perché germogli in noi la
speranza: per essere guariti dalla
tristezza — ma, quanta gente triste ...



A me, quando potevo andare per le
strade, adesso non posso perché non
mi lasciano, ma quando potevo
andare per le strade nell’altra
Diocesi, piaceva guardare lo sguardo
della gente. Quanti sguardi tristi!
Gente triste, gente che parlava con sé
stessa, gente che camminava soltanto
con il telefonino, ma senza pace,
senza speranza. E dov’e la tua
speranza, oggi? Ci vuole un po’ di
speranza per essere guariti dalla
tristezza di cui siamo malati, per
essere guariti dall’amarezza con cui
inquiniamo la Chiesa e il mondo.
Fratelli e sorelle, guardiamo il
Crocifisso. E che cosa vediamo?
Vediamo Gesu nudo, Gesu spogliato,
Gesll ferito, Gesu tormentato. E la fine
di tutto? Li c’e la nostra speranza.

Cogliamo allora come in questi due
aspetti la speranza, che sembra
morire, rinasce. Anzitutto, vediamo
Gesu spogliato: infatti, «dopo averlo
crocifisso, si divisero le sue vesti,



tirandole a sorte» (v. 35). Dio
spogliato: Lui che ha tutto si lascia
privare di tutto. Ma quella
umiliazione ¢ la via della redenzione.
Dio vince cosi sulle nostre
apparenze. Noi, infatti, facciamo
fatica a metterci a nudo, a fare la
verita: sempre cerchiamo di coprire
le verita perché non ci piace; ci
rivestiamo di esteriorita che
ricerchiamo e curiamo, di maschere
per camuffarci e mostrarci migliori
di come siamo. E un po’ ’abitudine
del maquillage: maquillage interiore,
sembrare migliore degli altri...
Pensiamo che 'importante sia
ostentare, apparire, cosi che gli altri
dicano bene di noi. E ci addobbiamo
di apparenze, ci addobbiamo di
apparenze, di cose superflue; ma cosi
non troviamo pace. Poi il maquillage
se ne va e tu ti guardi allo specchio
con la faccia brutta che hai, ma vera,
quella che Dio ama, non quella
“maquillata”. E Gesu spogliato di
tutto ci ricorda che la speranza



rinasce col fare verita su di noi — dire
la verita a se stesso —, col lasciar
cadere le doppiezze, col liberarci
dalla pacifica convivenza con le
nostre falsita. Alle volte, noi siamo
tanto abituati a dirci delle falsita che
conviviamo con le falsita come se
fossero verita e noi finiamo
avvelenati dalle nostre falsita. Questo
serve: tornare al cuore, all’essenziale,
a una vita semplice, spoglia di tante
cose inutili, che sono surrogati di
speranza. Oggi, quando tutto e
complesso e sirischia di perdere il
filo, abbiamo bisogno di semplicita,
di riscoprire il valore della sobrieta,
il valore della rinuncia, di fare
pulizia di cio che inquina il cuore e
rende tristi. Ciascuno di noi puo
pensare a una cosa inutile di cui puo
liberarsi per ritrovarsi. Pensa tu,
quante cose inutili. Qui, quindici
giorni fa, a Santa Marta, dove io abito
—che e un albergo per tanta gente —si
e sparsa la voce che per questa
Settimana Santa sarebbe stato bello



guardare il guardaroba e spogliare,
mandare via le cose che abbiamo,
che non usiamo... voi non
immaginate la quantita di cose! E
bello spogliarsi delle cose inutili. E
questo e andato ai poveri, alla gente
che ha bisogno. Anche noi, abbiamo
tante cose inutili dentro il cuore —e
fuori pure. Guardate il vostro
guardaroba: guardatelo. Questo e
utile, questo e inutile ... e fate pulizia.
Guardate il guardaroba dell’anima:
quante cose inutili hai, quante
illusioni stupide. Torniamo alla
semplicita, alle cose vere, che non
hanno bisogno di truccarsi. Ecco un
bell’esercizio!

Rivolgiamo un secondo sguardo al
Crocifisso e vediamo Gestu ferito. La
croce mostra i chiodi che gli forano le
mani e i piedi, il costato aperto. Ma
alle ferite del corpo si aggiungono
quelle dell’anima: ma quanta
angoscia! Gesu e solo: tradito,
consegnato e rinnegato dai suoi, dai



suoi amici, anche dai suoi discepoli,
condannato dal potere religioso e
civile, scomunicato, Gesu prova
persino ’'abbandono di Dio (cfr v.
46). Sulla croce compare inoltre il
motivo della condanna, «Costui
Gesul: il re dei Giudei» (v. 37). E un
dileggio: Lui, che era fuggito quando
cercavano di farlo re (cfr Gv 6,15),
viene condannato per essersi fatto re;
pur non avendo commesso reati, e
messo in mezzo a due malfattori e gli
viene preferito il violento Barabba
(cfr Mt 27,15-21). Gesu insomma €
ferito nel corpo e nell’anima. Mi
domando: in che modo cio aiuta la
nostra speranza? Cosi, Gesu nudo,
privo di tutto, di tutto: questo, cosa
dice alla mia speranza, come mi
aiuta?

Anche noi siamo feriti: chi non lo é
nella vita? E tante volte, con ferite
nascoste che nascondiamo per la
vergogna. Chi non porta le cicatrici
di scelte passate, di incomprensioni,



di dolori che restano dentro e si
fatica a superare? Ma anche di torti
subiti, di parole taglienti, di giudizi
inclementi? Dio non nasconde ai
nostri occhi le ferite che gli hanno
trapassato il corpo e ’anima. Le
mostra per farci vedere che a Pasqua
si puo aprire un passaggio nuovo:
fare delle proprie ferite dei fori di
luce. “Ma, Santita, non esageri”,
qualcuno puo dirmi. No, é vero:
prova; prova. Prova a farlo. Pensa
alle tue ferite, quelle che tu solo sai,
che ognuno ha nascoste nel cuore. E
guarda il Signore. E vedrai, vedrai
come da quelle ferite escono fori di
luce. Gesu in croce non recrimina,
ama. Ama e perdona chi lo ferisce
(cfr Lc 23,34). Cosi converte il male in
bene, cosi converte e trasforma il
dolore in amore.

Fratelli e sorelle, il punto non e
essere feriti poco o tanto dalla vita, il
punto e cosa fare delle mie ferite. Le
piccoline, le grandi, quelle che



lasceranno un segno nel mio corpo,
nella mia anima sempre. Cosa faccio
io, con le mie ferite? Cosa fai tu e tu
con le tue ferite? “No, Padre, io non
ne ho, ferite” — “Stai attento, pensa
due volte prima di dire questo”. E ti
domando: cosa fai con le tue ferite,
quelle che soltanto tu sai? Tu puoi
lasciarle infettare nel rancore, nella
tristezza oppure posso unirle a
quelle di Gesu, perché anche le mie
piaghe diventino luminose. Pensate a
quanti giovani non tollerano le
proprie ferite e cercano nel suicidio
una via di salvezza: oggi, nelle nostre
citta, tanti, tanti giovani che non
vedono via di uscita, che non hanno
speranza e preferiscono andare oltre
con la droga, con la dimenticanza...
poveretti. Pensate a questi. E tu, qual
e la tua droga, per coprire le ferite?
Le nostre ferite possono diventare
fonti di speranza quando, anziché
piangerci addosso o nasconderle,
asciughiamo le lacrime altrui;
quando, anziché covare risentimento



per quanto ci é tolto, ci prendiamo
cura di cio che manca agli altri;
quando, anziché rimuginare in noi
stessi, ci chiniamo su chi soffre;
quando, anziché essere assetati
d’amore per noi, dissetiamo chi ha
bisogno di noi. Perché soltanto se
smettiamo di pensare a noi stessi, ci
ritroviamo. Ma se continuiamo a
pensare a noi stessi non ci
ritroveremo piu. Ed e facendo cosi
che —dice la Scrittura — la nostra
ferita si rimargina presto (cfr Is 58,8),
e la speranza rifiorisce. Pensate: cosa
posso fare per gli altri? Sono ferito,
sono ferito di peccato, sono ferito di
storia, ognuno ha la propria ferita.
Cosa faccio: lecco le mie ferite cosi,
tutta la vita? O guardo le ferite altrui
e vado con ’esperienza ferita della
mia vita, a guarire, ad aiutare gli
altri? Questa é la sfida di oggi, per
tutti voi, per ognuno di voi, per
ognuno di noi. Che il Signore ci aiuti
ad andare avanti.



6 aprile
Omelia: Santa Messa del Crisma

«Lo spirito del Signore € sopra di
me» (Lc 4,18): da questo versetto e
cominciata la predicazione di Gesu e
dallo stesso versetto ha preso avvio
la Parola che abbiamo ascoltato oggi
(cfr Is 61,1). Al principio, dunque, sta
lo Spirito del Signore.

Ed é su di Lui che vorrei riflettere
oggl con voi, cari confratelli, sullo
Spirito del Signore. Perché senza lo
Spirito del Signore non c’e vita
cristiana e, senza la sua unzione, non
c’e santita. Egli e il protagonista ed é
bello oggi, nel giorno nativo del
sacerdozio, riconoscere che c’e Lui
all’origine del nostro ministero, della
vita e della vitalita di ogni Pastore.
La santa Madre Chiesa ci insegna
infatti a professare che lo Spirito
Santo «da la vita»[1], come ha



affermato Gesu dicendo: «E lo Spirito
che da la vita» (Gv 6,63);
insegnamento ripreso dall’apostolo
Paolo, il quale scrisse che «la lettera
uccide, lo Spirito invece da vita» (2
Cor 3,6) e parlo della «legge dello
Spirito, che da vita in Cristo

Gesu» (Rm 8,2). Senza di Lui neppure
la Chiesa sarebbe la Sposa vivente di
Cristo, ma al piu un’organizzazione
religiosa - piu 0 meno buona; non
sarebbe il Corpo di Cristo, ma un
tempio costruito da mani d’'uomo.
Come edificare allora la Chiesa, se
non a partire dal fatto che siamo
“templi dello Spirito Santo” che
“abita in noi” (cfr 1 Cor 6,19; 3,16)?
Non possiamo lasciarlo fuori casa o
parcheggiarlo in qualche zona
devozionale, no, al centro! Abbiamo
bisogno ogni giorno di dire: “Vieni,
perché senza la tua forza nulla e
nell’'uvomo”[2].

Lo Spirito del Signore é sopra di me.
Ciascuno di noi puo dirlo; e non é



presunzione, é realta, in quanto ogni
cristiano, in particolare ogni
sacerdote, puo fare proprie le parole
che seguono: «perché il Signore mi
ha consacrato con I'unzione» (Is
61,1). Fratelli, senza merito, per pura
grazia abbiamo ricevuto un’unzione
che ci ha fatto padri e pastori nel
Popolo santo di Dio. Soffermiamoci
allora su questo aspetto dello Spirito:
l'unzione.

Dopo la prima “unzione” che
avvenne nel grembo di Maria, lo
Spirito scese su Gesu al Giordano. In
seguito a cio, come spiega San
Basilio, «ogni azione [di Cristo] si
andava compiendo con la
compresenza dello Spirito Santo»[3].
Con la potenza di quella unzione,
infatti, predicava e operava segni, in
virtu di essa «da lui usciva una forza
che guariva tutti» (Lc 6,19). Gesu e lo
Spirito operano sempre insieme, cosi
da essere come le due mani del
Padre[4] - Ireneo dice questo - che,



protese verso di noi, ci abbracciano e
cirisollevano. E da loro sono state
segnate le nostre mani, unte dallo
Spirito di Cristo. Sj, fratelli, il Signore
non ci ha solo scelti e chiamati di
qua, di la: ha riversato in noi
I'unzione del suo Spirito, lo stesso
che e disceso sugli Apostoli. Fratelli
noi siamo degli “unti”.

Guardiamo dunque a loro, agli
Apostoli. Gesu li scelse e sulla sua
chiamata lasciarono le barche, le reti,
la casa e cosl via... L'unzione della
Parola cambio la loro vita. Con
entusiasmo seguirono il Maestro e
cominciarono a predicare, convinti
di compiere in seguito cose ancora
piu grandi; finché arrivo la Pasqua.
Li tutto sembro fermarsi: giunsero a
rinnegare e abbandonare il Maestro.
Non dobbiamo avere paura. Siamo
coraggiosi nel leggere la nostra
propria vita e le nostre cadute.
Giunsero a rinnegare e abbandonare
il Maestro, Pietro, il primo. Fecero i



conti con la loro inadeguatezza e
compresero di non averlo capito: il
«non conosco quest'uomo» (Mc
14,71), che Pietro scandi nel cortile
del sommo sacerdote dopo I'ultima
Cena, non ¢ solo una difesa
impulsiva, ma un’ammissione di
ignoranza spirituale: lui e gli altri
forse si aspettavano una vita di
successi dietro a un Messia
trascinatore di folle e operatore di
prodigi, ma non riconoscevano lo
scandalo della croce, che sbriciolo le
loro certezze. Gesu sapeva che da soli
non ce ’'avrebbero fatta e per questo
promise loro il Paraclito. E fu proprio
quella “seconda unzione”, a
Pentecoste, a trasformare i discepoli
portandoli a pascere il gregge di Dio
e non piu sé stessi. E questa é la
contraddizione da risolvere: sono
pastore del popolo di Dio o di me
stesso? E c’é 1o Spirito ad insegnarmi
la strada. Fu quell’'unzione di fuoco a
estinguere la loro religiosita centrata
su sé stessi e sulle proprie capacita:



accolto lo Spirito, evaporano le paure
e 1 tentennamenti di Pietro; Giacomo
e Giovanni, bruciati dal desiderio di
dare la vita, smettono di inseguire
posti d’onore (cfr Mc 10,35-45), il
carrierismo nostro, fratelli; gli altri
non stanno piu chiusi e timorosi nel
Cenacolo, ma escono e diventano
apostoli nel mondo. E lo spirito a
cambiare il nostro cuore, a metterlo
in quel piano diverso, differente.

Fratelli, un simile itinerario
abbraccia la nostra vita sacerdotale e
apostolica. Anche per noi c’e stata
una prima unzione, cominciata con
una chiamata d’amore che ci ha
rapito il cuore. Per essa abbiamo
lasciato gli ormeggi e su
quell’entusiasmo genuino e scesa la
forza dello Spirito, che ci ha
consacrato. Poi, secondo i tempi di
Dio, giunge per ciascuno la tappa
pasquale, che segna il momento della
verita. Ed € un momento di crisi, che
ha varie forme. A tutti, prima o poi,



succede di sperimentare delusioni,
fatiche, debolezze, con I’'ideale che
sembra usurarsi fra le esigenze del
reale, mentre subentra una certa
abitudinarieta e alcune prove, prima
difficili da immaginare, fanno
apparire la fedelta piu scomoda
rispetto a un tempo. Questa tappa - di
questa tentazione, di questa prova
che tutti noi abbiamo avuto, abbiamo
e avremo — questa tappa rappresenta
un crinale decisivo per chi ha
ricevuto 'unzione. Si puo uscirne
male, planando verso una certa
mediocrita, trascinandosi stanchi in
una “normalita” dove si insinuano
tre tentazioni pericolose: quella del
compromesso, per cui ci si accontenta
di cio che si puo fare; quella dei
surrogati, per culi si tenta di
“ricaricarsi” con altro rispetto alla
nostra unzione; quella dello
scoraggiamento — che é la piu
comune -, per cui, scontenti, si va
avanti per inerzia. Ed ecco qui il
grande rischio: mentre restano



intatte le apparenze — “Io sono
sacerdote, i0 sono prete” -, ci si
ripiega su di sé e si tira a campare
svogliati; la fragranza dell’'unzione
non profuma piu la vita e il cuore; e
il cuore non si dilata ma si restringe,
avvolto nel disincanto. E un
distillato, sai? Quando il sacerdozio
lentamente va scivolando sul
clericalismo e il sacerdote si
dimentica di essere pastore del
popolo, per diventare un chierico di
Stato.

Ma questa crisi puo diventare anche
la svolta del sacerdozio, la «tappa
decisiva della vita spirituale, in cui
deve effettuarsi 'ultima scelta tra
Gesu e il mondo, tra I’eroicita della
carita e la mediocrita, tra la croce e
un certo benessere, tra la santita e
un’onesta fedelta all’'impegno
religioso»[5]. Alla fine di questa
celebrazione vi daranno come dono
un classico, un libro che tratta su
questo problema: “La seconda



chiamata”, e un classico di padre
Voillaume che tocca questo
problema, leggetelo. Poi tutti noi
abbiamo bisogno di riflettere su
questo momento del nostro
sacerdozio. E il momento benedetto
in cui noi, come i discepoli a Pasqua,
siamo chiamati a essere «abbastanza
umili per confessarci vinti dal Cristo
umiliato e crocifisso, e per accettare
di iniziare un nuovo cammino, quello
dello Spirito, della fede e di un amore
forte e senza illusioni»[6]. E il chairos
in cui scopre che «il tutto non si
riduce ad abbandonare la barca e le
reti per seguire Gesu durante un
certo tempo, ma richiede di andare
sino al Calvario, di accoglierne la
lezione e il frutto, e di andare con
Paiuto dello Spirito Santo sino alla
fine di una vita che deve terminare
nella perfezione della divina
Carita»[7]. Con laiuto dello Spirito
Santo: é il tempo, per noi come per
gli Apostoli, di una “seconda
unzione”, tempo di una seconda



chiamata che dobbiamo ascoltare,
per la seconda unzione, dove
accogliere lo Spirito non
sull’entusiasmo dei nostri sogni, ma
sulla fragilita della nostra realta. E
un’unzione che fa verita nel
profondo, che permette allo Spirito di
ungerci le debolezze, le fatiche, le
poverta interiori. Allora I'unzione
profuma nuovamente: di Lui, non di
noi. In questo momento,
interiormente, sto facendo memoria
di alcuni di voi che sono in crisi -
diciamo cosl — che sono disorientati e
che non sanno come prendere la
strada, come riprendere la strada in
questa seconda unzione dello Spirito.
A questi fratelli - io li ho presenti —
semplicemente dico: coraggio, il
Signore e piu grande delle tue
debolezze, dei tuoi peccati. Affidati al
Signore e lasciati chiamare una
seconda volta, questa volta con
I'unzione dello Spirito Santo. La
doppia vita non ti aiutera; buttare
tutto dalla finestra, nemmeno.



Guarda avanti, lasciati carezzare per
I'unzione dello Spirito Santo.

E la via per questo passo di
maturazione € ammettere la verita
della propria debolezza. A questo ci
esorta «lo Spirito della verita» (Gv
16,13), che ci smuove a guardarci
dentro fino in fondo, a chiederci: la
mia realizzazione dipende dalla mia
bravura, dal ruolo che ottengo, dai
complimenti che ricevo, dalla
carriera che faccio, dai superiori o
collaboratori, o dai confort che mi
posso garantire, oppure dall’'unzione
che profuma la mia vita? Fratelli, la
maturita sacerdotale passa dallo
Spirito Santo, si compie quando Lui
diventa il protagonista della nostra
vita. Allora tutto cambia prospettiva,
anche le delusioni e le amarezze -
anche i peccati -, perché non si tratta
piu di cercare di stare meglio
aggiustando qualcosa, ma di
consegnarci, senza trattenere nulla, a
Chi ci ha impregnati nella sua



unzione e vuole scendere in noi fino
in fondo. Fratelli, riscopriamo allora
che la vita spirituale diventa libera e
gioiosa non quando si salvano le
forme e si cuce una toppa, ma
quando si lascia allo Spirito
I’iniziativa e, abbandonati ai suoi
disegni, ci disponiamo a servire dove
e come ci viene chiesto: il nostro
sacerdozio non cresce per
rammendo, ma per traboccamento!

Se lasciamo agire in noi lo Spirito
della verita custodiremo l'unzione —
custodire 'unzione -,perché le falsita
—le ipocrisie clericali - le falsita con
cui siamo tentati di convivere
verranno alla luce subito. E lo
Spirito, il quale “lava cio che e
sordido”, ci suggerira, senza
stancarsi, di “non macchiare
I'unzione”, nemmeno un poco. Viene
alla mente quella frase del Qoelet,
che dice: «<Una mosca morta guasta
I'unguento del profumiere» (10,1). E
vero, ogni doppiezza - la doppiezza



clericale, per favore — ogni doppiezza
che siinsinua é pericolosa: non va
tollerata, ma portata alla luce dello
Spirito. Perché se «niente ¢ piu infido
del cuore e difficilmente

guarisce» (Ger 17,9), lo Spirito Santo,
Lui solo, ci guarisce dalle infedelta
(cfr Os 14,5). E per noi una lotta
irrinunciabile: & infatti
indispensabile, come scrisse San
Gregorio Magno, che «chi annuncia
la parola di Dio, prima si dedichi al
proprio modo di vivere, perché poi,
attingendo dalla propria vita, impari
cosa e come dirlo. [...] Nessuno
presuma di dire fuori cio che prima
non ha ascoltato dentro»[8]. Ed ¢ lo
Spirito il maestro interiore da
ascoltare, sapendo che non c’e nulla
di noi che Egli non voglia ungere.
Fratelli, custodiamo I'unzione:
invocare lo Spirito sia non una
pratica saltuaria, ma il respiro di
ogni giorno. Vieni, vieni, custodisci
P’unzione. Io, consacrato da Lui, sono
chiamato a immergermi in Lui, a far



entrare la sua luce nelle mie opacita
-ne abbiamo tante - per ritrovare la
verita di quello che sono. Lasciamoci
spingere da Lui a combattere le
falsita che si agitano in noi; e
lasciamoci rigenerare da Lui
nell’adorazione, perché quando
adoriamo il Signore Egli riversa nei
nostri cuori il suo Spirito.

«Lo spirito del Signore é su di me,
perché il Signore mi ha consacrato
con I'unzione; mi ha mandato»,
prosegue la profezia, e mi ha
mandato a portare un lieto annuncio,
liberazione, guarigione e grazia (cfr
Is 61,1-2; Lc 4,18-19): in una parola, a
portare armonia dove non c’e. Perché
come dice San Basilio: “Lo Spirito
I’armonia”, e Lui che fa I’armonia.
Dopo avervi parlato dell’'unzione,
vorrei dirvi qualcosa su questa
armonia che ne e la conseguenza. Lo
Spirito Santo, infatti, € armonia.
Anzitutto in Cielo: San Basilio spiega
che «tutta quella sovraceleste e



indicibile armonia nel servizio di Dio
e nella sinfonia vicendevole delle
potenze sovracosmiche, € impossibile
che sia conservata se non per
I’autorita dello Spirito»[9]. E poi in
terra: nella Chiesa Egli e infatti
quella «divina e musicale
Armonia»[10] che tutto lega. Ma
pensate a un presbiterio senza
armonia, senza lo Spirito: non
funziona. Suscita la diversita dei
carismi e la ricompone in unita, crea
una concordia che non si fonda
sull’omologazione, ma sulla
creativita della carita. Cosi fa
I’armonia tra i molti. Cosi fa armonia
in un presbitero. Durante gli anni del
Concilio Vaticano II, che e stato un
dono dello Spirito, un teologo
pubblico uno studio in cui parlo dello
Spirito non in chiave individuale, ma
plurale. Invito a pensarlo come una
Persona divina non tanto singolare,
ma “plurale”, come il “noi di Dio”, il
noi del Padre e del Figlio, perché e il
loro nesso, € in sé stesso concordia,



comunione, armonia[11]. Io ricordo
che quando ho letto questo trattato
teologico - era in teologia, studiando
—mi sono scandalizzato: sembrava
un’eresia, perché nella nostra
formazione non si capiva bene come
era lo Spirito Santo.

Creare armonia e quanto desidera,
soprattutto attraverso coloro nei
quali ha riversato la sua unzione.
Fratelli, costruire ’armonia tra noi
non é tanto un buon metodo affinché
la compagine ecclesiale proceda
meglio, non é ballare il minuet, non e
questione di strategia o di cortesia: e
un’esigenza interna alla vita dello
Spirito. Si pecca contro lo Spirito che
é comunione quando si diventa,
anche per leggerezza, strumenti di
divisione, per esempio — e torniamo
sullo stesso tema - col
chiacchiericcio. Quando diventiamo
strumenti di divisione pecchiamo
contro lo Spirito. E si fa il gioco del
nemico, che non viene allo scoperto e



ama le dicerie e le insinuazioni,
fomenta partiti e cordate, alimenta la
nostalgia del passato, la sfiducia, il
pessimismo, la paura. Stiamo attenti,
per favore, a non sporcare 'unzione
dello Spirito e la veste della Santa
Madre Chiesa con la disunione, con
le polarizzazioni, con ogni mancanza
di carita e di comunione. Ricordiamo
che lo Spirito, “il noi di Dio”,
predilige la forma comunitaria: cioe
la disponibilita rispetto alle proprie
esigenze, I’'obbedienza rispetto ai
propri gusti, 'umilta rispetto alle
proprie pretese.

[’armonia non é una virtu tra le
altre, e di piu. San Gregorio Magno
scrive: «Quanto valga la virtu della
concordia lo dimostra il fatto che,
senza di essa, tutte le altre virtu non
valgono assolutamente nulla»[12].
Aiutiamoci, fratelli, a custodire
I’armonia, custodire I’armonia —
questo sarebbe il compito -
cominciando non dagli altri, ma



ciascuno da sé stesso; chiedendoci:
nelle mie parole, nei miei commenti,
in quello che dico e scrivo c’é il
timbro dello Spirito o quello del
mondo? Penso anche alla gentilezza
del sacerdote - ma tante volte 1 preti,
noi...siamo dei maleducati - :
pensiamo alla gentilezza del
sacerdote, se la gente trova persino
in noi persone insoddisfatte, persone
scontente, zitellone, che criticano e
puntano il dito, dove vedra
I’armonia? Quanti non si avvicinano
o si allontanano perché nella Chiesa
non si sentono accolti e amati, ma
guardati con sospetto e giudicati! In
nome di Dio, accogliamo e
perdoniamo, sempre! E ricordiamo
che I’essere spigolosi e lamentosi,
oltre a non produrre nulla di buono,
corrompe ’annuncio, perché contro-
testimonia Dio, che € comunione e
armonia. E Cio dispiace tanto e
anzitutto allo Spirito Santo, che
I’apostolo Paolo ci esorta a non
rattristare (cfr Ef 4,30).



Fratelli, vi lascio questi pensieri che
sono usciti dal cuore e concludo
rivolgendovi una parola semplice e
importante: grazie. Grazie per la
vostra testimonianza, grazie per il
vostro servizio; grazie per tanto bene
nascosto che fate, grazie per il
perdono e la consolazione che
regalate in nome di Dio: perdonare
sempre, per favore, mai negare il
perdono; grazie per il vostro
ministero, che spesso si svolge tra
tante fatiche, incomprensioni e pochi
riconoscimenti. Fratelli, lo Spirito di
Dio, che non lascia deluso chi ripone
in Lui la propria fiducia, vi colmi di
pace e porti a compimento cio che in
voi ha iniziato, perché siate profeti
della sua unzione e apostoli di
armonia.

[1] Simbolo niceno-
costantinopolitano.

[2] Cfr Sequenza di Pentecoste.

[3] Spir. 16,39.



[4] Cfr Ireneo, Adv. haer. 1V,20,1.

[5] R. Voillaume, «L.a seconda
chiamata», in S. Stevan ed., La
Seconda chiamata. Il coraggio della
fragilita, Bologna 2018, 15.

[6] ibid., 24.

[7] ibid., 16.

[8] Omelie su Ezechiele, 1,X,13-14.
[9] Spir. XVI, 38.

[10] In Ps. 29,1.

[11] Cfr H. Miuhlen, Der Heilige Geist
als Person. Ich — Du — Wir, Munster in
W.,, 1963.

[12] Omelie su Ezechiele, 1,VIII,S8.

Omelia: Santa Messa in Coena
Domini



Attira l’attenzione come Gesu,
proprio il giorno prima di essere
crocifisso, fa questo gesto. Lavare i
piedi, era abitudine a quel tempo
perché le strade erano polverose, la
gente veniva da fuori e nell’entrare
in una casa, prima del banchetto,
della riunione, si lavava 1 piedi. Ma
chi lavava 1 piedi? Gli schiavi, perché
era un lavoro da schiavo.
Immaginiamo noi come sono rimasti
sbalorditi i discepoli quando hanno
visto che Gesu incomincia a fare
questo gesto di uno schiavo. Ma egli
lo fa per far capire loro il messaggio
del giorno dopo che sarebbe morto
come uno schiavo, per pagare il
debito di tutti noi. Se noi
ascoltassimo queste cose di Gesu, la
vita sarebbe cosl bella perché ci
affretteremmo ad aiutarci 'un I’altro,
invece di fregare uno all’altro, di
approfittarsi 'uno dell’altro, come ci
insegnano i furbi. E tanto bello
aiutarsi 'un I’altro, dare la mano:
sono gesti umani, universali, ma che



nascono da un cuore nobile. E Gesu
0ggl con questa celebrazione vuole
insegnarci questo: la nobilta del
cuore. Ognuno di noi puo dire: “Ma
se il Papa sapesse le cose che io ho
dentro...”. Ma Gesu le sa e ci ama cosi
come siamo, e lava i piedi a tutti noi.
Gesu non si spaventa mai delle
nostre debolezze, non si spaventa
mai perché Lui ha gia pagato,
soltanto vuole accompagnarci, vuole
prenderci per mano perché la vita
non sia tanto dura per noi. Io faro lo
stesso gesto di lavare i piedi, ma non
e una cosa folcloristica, no. Pensiamo
che e un gesto che annuncia come
dobbiamo essere noi, uno con ’altro.
Nella societa vediamo quanta gente
si approfitta degli altri, quanta gente
che e all’angolo e non riesce a uscire.
Quante ingiustizie, quanta gente
senza lavoro, quanta gente che
lavora e viene pagano la meta,
quanta gente che non ha i soldi per
comprare le medicine, quante
famiglie distrutte, tante cose brutte...



E nessuno di noi puo dire: “Io grazie
a Dio non sono cosl sai” — “Se io non
sono cosl é per la grazia di Dio!”;
ognuno di noi puo scivolare, ognuno
di noi. E questa coscienza, questa
certezza che ognuno di noi puo
scivolare é quello che ci da la dignita
- ascoltate la parola: la “dignita” - di
essere peccatori. E Gesu ci vuole cosi
e per questo ha voluto lavare i piedi
e dire: “Io sono venuto per salvare
voi, per servire voi”. Adesso io faro lo
stesso come ricordo di questo che
Gesu ci ha insegnato: aiutarsi gli uni
gli altri. E cosi la vita é piu bella e si
puo andare avanti cosi. Durante la
lavanda dei piedi - spero di
cavarmela perché non posso
camminare bene — ma durante la
lavanda dei piedi voi pensate: “Gesu
mi ha lavato i piedi, Gesu mi ha
salvato, e ho questa difficolta
adesso”. Ma passera, il Signore e
sempre accanto a te, mai abbandona,
mai. Pensate questo.



8 aprile

Omelia: Veglia Pasquale nella Notte
Santa

La notte sta per finire e si accendono
le prime luci dell’alba, quando le
donne si mettono in cammino verso
la tomba di Gesu. Avanzano incerte,
smarrite, con il cuore lacerato dal
dolore per quella morte che ha
portato via I’Amato. Ma, giungendo
presso quel luogo e vedendo la
tomba vuota, invertono la rotta,
cambiano strada; abbandonano il
sepolcro e corrono ad annunciare ai
discepoli un percorso nuovo: Gesu é
risorto e li attende in Galilea. Nella
vita di queste donne e avvenuta la
Pasqua, che significa passaggio: esse,
infatti, passano dal mesto cammino
verso il sepolcro alla gioiosa corsa
verso i discepoli, per dire loro non
solo che il Signore e risorto, ma che



c’e una meta da raggiungere subito,
la Galilea. I’appuntamento col
Risorto é li. La rinascita dei discepoli,
la risurrezione del loro cuore passa
dalla Galilea. Entriamo anche noi in
questo cammino dei discepoli che va
dalla tomba alla Galilea.

Le donne, dice il Vangelo, «<andarono
a visitare la tomba» (Mt 28,1).
Pensano che Gesu si trovi nel luogo
della morte e che tutto sia finito per
sempre. A volte succede anche a noi
di pensare che la gioia dell’incontro
con Gesu appartenga al passato,
mentre nel presente conosciamo
soprattutto delle tombe sigillate:
quelle delle nostre delusioni, delle
nostre amarezze, della nostra
sfiducia, quelle del “non c’é piu
niente da fare”, “le cose non
cambieranno mai”, “meglio vivere
alla giornata” perché “del domani
non c’e certezza”. Anche noi, se
siamo stati attanagliati dal dolore,
oppressi dalla tristezza, umiliati dal



peccato, amareggiati per qualche
fallimento o assillati da qualche
preoccupazione, abbiamo
sperimentato il gusto amaro della
stanchezza e abbiamo visto spegnersi
la gioia nel cuore.

A volte abbiamo semplicemente
avvertito la fatica di portare avanti la
quotidianita, stanchi di rischiare in
prima persona davanti al muro di
gomma di un mondo dove sembrano
prevalere sempre le leggi del piu
furbo e del piu forte. Altre volte, ci
siamo sentiti impotenti e scoraggiati
dinanzi al potere del male, ai conflitti
che lacerano le relazioni, alle logiche
del calcolo e dell’indifferenza che
sembrano governare la societa, al
cancro della corruzione - ce n’é tanta
—, al dilagare dell’ingiustizia, ai venti
gelidi della guerra. E, ancora, ci
siamo forse trovati faccia a faccia
con la morte, perché ci ha tolto la
dolce presenza dei nostri cari o
perché ci ha sfiorato nella malattia o



nelle calamita, e facilmente siamo
rimasti preda della disillusione e si &
disseccata la sorgente della speranza.
Cosi, per queste o altre situazioni —
ognuno di noi conosce le proprie —, i
nostri cammini si arrestano davanti
a delle tombe e noi restiamo
immobili a piangere e a rimpiangere,
soli e impotenti a ripeterci i nostri
“perché”. Quella catena di “perché”...

Invece, le donne a Pasqua non
restano paralizzate davanti a una
tomba ma, dice il Vangelo,
«abbandonato in fretta il sepolcro
con timore e gioia grande, corsero a
dare ’annuncio ai suoi discepoli» (v.
8). Portano la notizia che cambiera
per sempre la vita e la storia: Cristo e
risorto! (cfr v. 6). E, al tempo stesso,
custodiscono e trasmettono la
raccomandazione del Signore, il suo
invito ai discepoli: che vadano in
Galilea, perché la lo vedranno (cfr v.
7). Ma, fratelli e sorelle, ci
domandiamo oggi: che cosa significa



andare in Galilea? Due cose: da una
parte uscire dalla chiusura del
cenacolo per andare nella regione
abitata dalle genti (cfr Mt 4,15),
uscire dal nascondimento per aprirsi
alla missione, evadere dalla paura
per camminare verso il futuro. E
dall’altra parte — e questo € molto
bello —, significa ritornare alle origini,
perché proprio in Galilea tutto era
iniziato. L11l Signore aveva
incontrato e chiamato per la prima
volta i discepoli. Dunque andare in
Galilea e tornare alla grazia
originaria, e riacquistare la memoria
che rigenera la speranza, la
“memoria del futuro” con la quale
siamo stati segnati dal Risorto.

Ecco allora che cosa fa la Pasqua del
Signore: ci spinge ad andare avanti, a
uscire dal senso di sconfitta, a
rotolare via la pietra dei sepolcri in
cui spesso confiniamo la speranza, a
guardare con fiducia al futuro,
perché Cristo é risorto e ha cambiato



la direzione della storia; ma, per fare
questo, la Pasqua del Signore ci
riporta al nostro passato di grazia, ci
fa riandare in Galilea, 1a dov’e
iniziata la nostra storia d’amore con
Gesu, dove é stata la prima chiamata.
Ci chiede, cioe, di rivivere quel
momento, quella situazione,
quell’esperienza in cui abbiamo
incontrato il Signore, abbiamo
sperimentato il suo amore e abbiamo
ricevuto uno sguardo nuovo e
luminoso su noi stessi, sulla realta,
sul mistero della vita. Fratelli e
sorelle, per risorgere, per
ricominciare, per riprendere il
cammino, abbiamo sempre bisogno
di ritornare in Galilea, cioe di
riandare non a un Gesu astratto,
ideale, ma alla memoria viva, alla
memoria concreta e palpitante del
primo incontro con Lui. Si, per
camminare dobbiamo ricordare; per
avere speranza dobbiamo nutrire la
memoria. E questo é I'invito: ricorda
e cammina! Se recuperi il primo



amore, lo stupore e la gioia
dell’incontro con Dio, andrai avanti.
Ricorda e cammina.

Ricorda la tua Galilea e cammina
verso la tua Galilea. E il “luogo” nel
quale hai conosciuto Gesu di
persona, dove per te Egli non e
rimasto un personaggio storico come
altri, ma e divenuto la persona della
vita: non un Dio lontano, ma il Dio
vicino, che ti conosce piu di ogni
altro e ti ama piu di chiunque altro.
Fratello, sorella, fai memoria della
Galilea, della tua Galilea: della tua
chiamata, di quella Parola di Dio che
in un preciso momento ha parlato
proprio a te; di quell’esperienza forte
nello Spirito, della piu grande gioia
del perdono provata dopo quella
Confessione, di quel momento
intenso e indimenticabile di
preghiera, di quella luce che si e
accesa dentro e ha trasformato la tua
vita, di quell’incontro, di quel
pellegrinaggio... Ognuno sa dov’e la



propria Galilea, ciascuno di noi
conosce il proprio luogo di
risurrezione interiore, quello
iniziale, quello fondante, quello che
ha cambiato le cose. Non possiamo
lasciarlo al passato, il Risorto ci
invita ad andare li per fare la
Pasqua. Ricorda la tua Galilea, fanne
memoria, ravvivala oggi. Torna a
quel primo incontro. Chiediti come é
stato e quando é stato, ricostruiscine
il contesto, il tempo e il luogo,
riprovane I’emozione e le sensazioni,
rivivine i colori e i sapori. Perché tu
sai, € quando hai dimenticato quel
primo amore, € quando hai scordato
quel primo incontro che & cominciata
a depositarsi della polvere sul tuo
cuore. E hai sperimentato la tristezza
e, come per i discepolj, tutto e
sembrato senza prospettiva, con un
macigno a sigillare la speranza. Ma
oggl, fratello, sorella, la forza di
Pasqua invita a rotolare via i massi
della delusione e della sfiducia; il
Signore, esperto nel ribaltare le



pietre tombali del peccato e della
paura, vuole illuminare la tua
memoria santa, il tuo ricordo piu
bello, rendere attuale quel primo
incontro con Lui. Ricorda e
cammina: ritorna a Lui, ritrova la
grazia della risurrezione di Dio in te!
Torna in Galilea, torna nella tua
Galilea.

Fratelli, sorelle, seguiamo Gesu in
Galilea, incontriamolo e adoriamolo
li dove Egli attende ognuno di noi.
Ravviviamo la bellezza di quando,
dopo averlo scoperto vivo, lo
abbiamo proclamato Signore della
nostra vita. Torniamo in Galilea, alla
Galilea del primo amore: ognuno
torni alla propria Galilea, quella del
primo incontro, e risorgiamo a vita
nuoval!

9 aprile



Benedizione Urbi et Orbi
Cari fratelli e sorelle, Cristo é risorto!

Oggi proclamiamo che Lui, il Signore
della nostra vita, e «la risurrezione e
la vita» del mondo (cfr Gv 11,25). E
Pasqua, che significa “passaggio”,
perché in Gesu si e compiuto il
passaggio decisivo dell’'umanita:
quello dalla morte alla vita, dal
peccato alla grazia, dalla paura alla
fiducia, dalla desolazione alla
comunione. In Lui, Signore del
tempo e della storia, vorrei dire a
tutti, con la gioia nel cuore: buona
Pasqual!

Sia per ciascuno di voi, cari fratelli e
sorelle, in particolare per gli
ammalati e per i poveri, per gli
anziani e per chi sta attraversando
momenti di prova e di fatica, un
passaggio dalla tribolazione alla
consolazione. Non siamo soli: Gesu, il
Vivente, € con noi per sempre.
Gioiscano la Chiesa e il mondo,



perché oggi le nostre speranze non si
infrangono piu contro il muro della
morte, ma il Signore ci ha aperto un
ponte verso la vita. Sj, fratelli e
sorelle, a Pasqua la sorte del mondo e
cambiata e quest’oggi, che coincide
pure con la data piu probabile della
risurrezione di Cristo, possiamo
rallegrarci di celebrare, per pura
grazia, il giorno piu importante e
bello della storia.

Cristo e risorto, € veramente risorto,
come si proclama nelle Chiese di
Oriente: Christos anesti! Quel
veramente ci dice che la speranza
non e un’illusione, e verita! E che il
cammino dell’'umanita da Pasqua in
poi, contrassegnato dalla speranza,
procede piu spedito. Ce lo mostrano
con il loro esempio i primi testimoni
della Risurrezione. I Vangeli
raccontano la fretta buona con cui il
giorno di Pasqua «le donne corsero a
dare ’annuncio ai discepoli» (Mt
28,8). E, dopo che Maria di Magdala



«corse e ando da Simon Pietro» (Gv
20,2), Giovanni e lo stesso Pietro
“corsero insieme tutti e due” (cfr v. 4)
per raggiungere il luogo dove Gesu
era stato sepolto. E poi la sera di
Pasqua, incontrato il Risorto sulla via
di Emmaus, due discepoli «partirono
senza indugio» (Lc 24,33) e si
affrettarono a percorrere diversi
chilometri in salita e al buio, mossi
dalla gioia incontenibile della Pasqua
che ardeva nei loro cuori (cfr v. 32).
Quella stessa gioia per cui Pietro,
sulle rive del lago di Galilea, alla
vista di Gesu risorto non poté
trattenersi sulla barca con gli altri,
ma si butto subito in acqua per
nuotare velocemente incontro a Lui
(cfr Gv 21,7). A Pasqua, insomma, il
cammino accelera e diventa corsa,
perché I'umanita vede la meta del
Suo percorso, il senso del suo destino,
Gesu Cristo, ed e chiamata ad
affrettarsi incontro a Lui, speranza
del mondo.



Affrettiamoci anche noi a crescere in
un cammino di fiducia reciproca:
fiducia tra le persone, tra i popoli e le
Nazioni. Lasciamoci sorprendere dal
lieto annuncio della Pasqua, dalla
luce che illumina le tenebre e le
oscurita in cui troppe volte il mondo
si trova avvolto.

Affrettiamoci a superare i conflitti e
le divisioni e ad aprire i nostri cuori
a chi ha piu bisogno. Affrettiamoci a
percorrere sentieri di pace e di
fraternita. Gioiamo per i segni
concreti di speranza che ci giungono
da tanti Paesi, a partire da quelli che
offrono assistenza e accoglienza a
quanti fuggono dalla guerra e dalla
poverta.

Lungo il cammino ci sono pero
ancora tante pietre di inciampo, che
rendono arduo e affannoso il nostro
affrettarci verso il Risorto. A Lui
rivolgiamo la nostra supplica: aiutaci



a correre incontro a Te! Aiutaci ad
aprire i nostri cuori!

Aiuta ’amato popolo ucraino nel
cammino verso la pace, ed effondi la
luce pasquale sul popolo russo.
Conforta i feriti e quanti hanno perso
i propri cari a causa della guerra e fa’
che i prigionieri possano tornare sani
e salvi alle loro famiglie. Apri i cuori
dell’intera Comunita internazionale
perché si adoperi a porre fine a
questa guerra e a tutti i conflitti che
insanguinano il mondo, a partire
dalla Siria, che attende ancora la
pace. Sostieni quanti sono stati
colpiti dal violento terremoto in
Turchia e nella stessa Siria.
Preghiamo per quanti hanno perso
familiari e amici e sono rimasti senza
casa: possano ricevere conforto da
Dio e aiuto dalla famiglia delle
nazioni.

In questo giorno ti affidiamo,
Signore, la citta di Gerusalemme,



prima testimone della tua
Risurrezione. Manifesto viva
preoccupazione per gli attacchi di
questi ultimi giorni che minacciano
I’auspicato clima di fiducia e di
rispetto reciproco, necessario per
riprendere il dialogo tra Israeliani e
Palestinesi, cosi che la pace regni
nella Citta Santa e in tutta la Regione.

Aiuta, Signore, il Libano, ancora in
cerca di stabilita e unita, perché
superi le divisioni e tutti i cittadini
lavorino insieme per il bene comune
del Paese.

Non ti dimenticare del caro popolo
della Tunisia, in particolare dei
giovani e di coloro che soffrono a
causa dei problemi sociali ed
economici, affinché non perdano la
speranza e collaborino a costruire un
futuro di pace e di fraternita.

Volgi il tuo sguardo ad Haiti, che sta
soffrendo da diversi anni una grave
crisi socio-politica e umanitaria, e



sostieni 'impegno degli attori politici
e della Comunita internazionale nel
ricercare una soluzione definitiva ai
tanti problemi che affliggono quella
popolazione tanto tribolata.

Consolida i processi di pace e
riconciliazione intrapresi in Etiopia e
in Sud Sudan, e fa’ che cessino le
violenze nella Repubblica
Democratica del Congo.

Sostieni, Signore, le comunita
cristiane che oggi celebrano la
Pasqua in circostanze particolari,
come in Nicaragua e in Eritrea, e
ricordati di tutti coloro a cui &
impedito di professare liberamente e
pubblicamente la propria fede. Dona
conforto alle vittime del terrorismo
internazionale, specialmente in
Burkina Faso, Mali, Mozambico e
Nigeria.

Aiuta il Myanmar a percorrere vie di
pace e illumina i cuori dei



responsabili perché i martoriati
Rohingya trovino giustizia.

Conforta i rifugiati, i deportati, i
prigionieri politici e i migranti,
specialmente i piu vulnerabili,
nonché tutti coloro che soffrono la
fame, la poverta e i nefasti effetti del
narcotraffico, della tratta di persone
e di ogni forma di schiavitu. Ispira,
Signore, 1 responsabili delle nazioni,
perché nessun uomo o donna sia
discriminato e calpestato nella sua
dignita; perché nel pieno rispetto dei
diritti umani e della democrazia si
risanino queste piaghe sociali, si
cerchi sempre e solo il bene comune
dei cittadini, si garantisca la
sicurezza e le condizioni necessarie
per il dialogo e la convivenza
pacifica.

Fratelli, sorelle, ritroviamo anche noi
il gusto del cammino, acceleriamo il
battito della speranza, pregustiamo
la bellezza del Cielo! Attingiamo oggi



le energie per andare avanti nel bene
incontro al Bene che non delude. E
se, come scrisse un Padre antico, «il
piu grande peccato € non credere
nelle energie della

Risurrezione» (Sant’Isacco di Ninive,
Sermones ascetici, 1,5), oggi crediamo:
«S], ne siamo certi: Cristo € davvero
risorto» (Sequenza). Crediamo in Te,
Signore Gesu, crediamo che con Te la
speranza rinasce, il cammino
prosegue. Tu, Signore della vita,
incoraggia i nostri cammini e ripeti
anche a noi, come ai discepoli la sera
di Pasqua: «Pace a voil» (Gv
20,19.21).

10 aprile
Regina Coeli

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!



Oggi il Vangelo ci fa rivivere
I'incontro delle donne con Gesu
risorto al mattino di Pasqua. Ci
ricorda cosi che furono loro, le donne
discepole, le prime a vederlo e
incontrarlo.

Potremmo chiederci: perché loro?
Per un motivo molto semplice:
perché sono le prime ad andare al
sepolcro. Come tutti i discepoli,
anche loro soffrivano per come
sembrava essersi conclusa la vicenda
di Gesu; ma, diversamente dagli altri,
non restano a casa paralizzate dalla
tristezza e dalla paura: di buon
mattino, al levar del sole, vanno a
onorare il corpo di Gesu portando gli
unguenti aromatici. La tomba era
stata sigillata e loro si chiedono chi
avrebbe potuto togliere quella pietra,
cosi pesante (cfr Mc 16,1-3). Pero la
loro volonta di compiere quel gesto
d’amore prevale su tutto. Non si
scoraggiano, escono dai loro timori e
dalla loro angoscia. Ecco la via per



trovare il Risorto: uscire dai nostri
timori, uscire dalle nostre angosce.

Ripercorriamo la scena descritta dal
Vangelo: le donne arrivano, vedono il
sepolcro vuoto e, «con timore e gioia
grande», corrono — dice il testo — «a
dare annuncio ai suoi discepoli» (Mt
28,8). Ora, proprio mentre vanno a
dare questo annuncio, Gesu viene
loro incontro. Notiamo bene questo:
Gesu le incontra mentre vanno ad
annunciarlo. E bello questo: Gesu le
incontra mentre vanno ad
annunciarlo. Quando noi
annunciamo il Signore, il Signore
viene a noi. A volte pensiamo che il
modo per stare vicini a Dio sia quello
di tenerlo ben stretto a noi; perché
Poi, se ci esponiamo e ci mettiamo a
parlarne, arrivano giudizi, critiche,
magari non sappiamo rispondere a
certe domande o provocazioni, e
allora e meglio non parlarne e
chiudersi: no, questo non é buono!
Invece il Signore viene mentre lo si



annuncia. Tu sempre trovi il Signore
nel cammino dell’annuncio.
Annuncia il Signore e lo incontrerai.
Cerca il Signore e lo incontrerai.
Sempre in cammino, questo ci
insegnano le donne: Gesu si incontra
testimoniandolo. Mettiamo questo
nel cuore: Gesu si incontra
testimoniandolo.

Facciamo un esempio. Ci sara
capitato qualche volta di ricevere
una notizia meravigliosa, come ad
esempio la nascita di un bambino.
Allora, una delle prime cose che
facciamo é condividere questo lieto
annuncio con gli amici: “Sai, ho
avuto un figlio...e bello”. E,
raccontandolo, lo ripetiamo anche a
noi stessi e in qualche modo lo
facciamo rivivere ancora di piu in
noi. Se questo succede per una bella
notizia, di tutti i giorni o di alcuni
giorni importanti, accade
infinitamente di piu per Gesu, che
non e solo una bella notizia, e



nemmeno la notizia piu bella della
vita, no, ma Lui e la vita stessa, Lui e
«la risurrezione e la vita» (Gv 11,25).
Ogni volta che lo annunciamo, non
facendo propaganda o proselitismo -
quello no: annunciare e una cosa,
fare propaganda e proselitismo é
un’altra. Il cristiano annuncia, chi ha
altri scopi fa proselitismo e questo
non va - ogni volta che lo
annunciamo, il Signore viene
incontro a noi. Lui viene con rispetto
e amore, come il dono piu bello da
condividere. Gesu dimora di piu in
noi ogni volta che noi lo
annunciamo.

Pensiamo ancora alle donne del
Vangelo: c’era la pietra sigillata e
nonostante cio vanno al sepolcro;
c’era una citta intera che aveva visto
Gesu in croce e nonostante cido vanno
in citta ad annunciarlo vivo. Cari
fratelli e sorelle, quando si incontra
Gesu, nessun ostacolo puo trattenerci
dall’annunciarlo. Se invece teniamo



per noi la sua gioia, forse e perché
non lo abbiamo ancora incontrato
veramente.

Fratelli, sorelle, davanti
all’esperienza delle donne ci
chiediamo: dimmi, quand’e stata
I'ultima volta che hai testimoniato
Gesu? Quando e stata 'ultima volta
che io ho testimoniato Gesu? Oggi,
che cosa faccio perché le persone che
incontro ricevano la gioia del suo
annuncio? E ancora: qualcuno puo
dire: questa persona é serena, e
felice, e buona perché ha incontrato
Gesu? Di ognuno di noi, si puo dire
questo? Chiediamo alla Madonna che
cl aiuti ad essere gioiosi annunciatori
del Vangelo.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana



Papa Francesco

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/article/parole-papa-
francesco-settimana-santa-2023/
(11/02/2026)


https://opusdei.org/it-it/article/parole-papa-francesco-settimana-santa-2023/
https://opusdei.org/it-it/article/parole-papa-francesco-settimana-santa-2023/
https://opusdei.org/it-it/article/parole-papa-francesco-settimana-santa-2023/

	Le parole di papa Francesco durante la Settimana Santa 2023

