
opusdei.org

Papa Francesco:
«Lavorare ha un alto
significato
spirituale»

In un'intervista rilasciata al
quotidiano "Il Sole 24 Ore",
papa Francesco ha parlato del
lavoro e della dignità
dell'uomo. Ecco una parte
dell'intervista.

10/09/2018

Intervista completa ►Clicca qui

https://www.ilsole24ore.com/art/notizie/2018-09-07/intervista-papa-francesco-i-soldi-non-si-fanno-i-soldi-ma-il-lavoro-114036.shtml?uuid=AEf2V5lF


Cosa è necessario, a Suo giudizio,
perché un imprenditore sia un
“creatore” di valore per la sua
azienda e per gli altri, a partire
dalla comunità in cui vive e
lavora? Dalla lettura dei Vangeli
emerge peraltro che Gesù mostra
grande simpatia (si pensi alla
parabola dei cinque talenti) per gli
imprenditori che si assumono un
rischio.

Ricordo l'incontro che nel febbraio
del 2016 ho avuto con l'Associazione.
Ricordo tanti volti dietro ai quali
c'erano passione e progetti, fatica e
genialità; dicevo che ritengo molto
importante l'attenzione alla persona
concreta che significa dare a
ciascuno il suo, strappando madri e
padri di famiglia dall'angoscia di non
poter dare un futuro e nemmeno un
presente ai propri figli.

Significa saper dirigere, ma anche
saper ascoltare, condividendo con



umiltà e fiducia progetti e idee.
Significa fare in modo che il lavoro
crei altro lavoro, la responsabilità
crei altra responsabilità, la speranza
crei altra speranza, soprattutto per le
giovani generazioni, che oggi ne
hanno più che mai bisogno.

Credo sia importante lavorare
insieme per costruire il bene comune
ed un nuovo umanesimo del lavoro,
promuovere un lavoro rispettoso
della dignità della persona che non
guarda solo al profitto o alle esigenze
produttive ma promuove una vita
degna sapendo che il bene delle
persone e il bene dell'azienda vanno
di pari passo.

Aiutiamoci a sviluppare la solidarietà
ed a realizzare un nuovo ordine
economico che non generi più scarti
arricchendo l'agire economico con
l'attenzione ai poveri e alla
diminuzione delle disuguaglianze.



Abbiamo bisogno di coraggio e di
geniale creatività.

Il lavoro, che pure quando manca è
un'intollerabile emergenza,
personale e sociale, è spesso
percepito come una sorta di
condanna quotidiana, una routine
insopportabile. Può indicarci, ad
esempio, due ragioni perché non lo
è, o almeno non lo deve essere, e i
modi in cui le imprese si possono
adoperare per far sì che non lo sia,
con ciò stesso contribuendo anche
al successo delle aziende stesse e
alla prosperità della società?

L'idea che il lavoro sia solo fatica è
abbastanza diffusa, ma tutti
esperimentano che non avere un
lavoro è molto peggio di lavorare.
Quante volte ho raccolto lacrime di
disperazione di padri e madri che
non hanno più un lavoro! Lavorare
fa bene perché è legato alla dignità
della persona, alla sua capacità di



assumere responsabilità per se e per
altri. E' meglio lavorare che vivere
nell'ozio.

Il lavoro dà soddisfazione, crea le
condizioni per la progettualità
personale. Guadagnarsi il pane è un
sano motivo di orgoglio; certamente
comporta anche fatica ma ci aiuta a
conservare un sano senso della
realtà ed educa ad affrontare la vita.
La persona che mantiene se stessa e
la sua famiglia con il proprio lavoro
sviluppa la sua dignità; il lavoro crea
dignità, i sussidi, quando non legati
al preciso obiettivo di ridare lavoro e
occupazione, creano dipendenza e
deresponsabilizzano.

Inoltre lavorare ha un alto significato
spirituale in quanto è il modo con il
quale noi diamo continuità alla
creazione rispettandola e
prendendocene cura.

Quale apporto Lei chiede alle
imprese?



Le imprese possono dare un forte
contributo affinché il lavoro conservi
la sua dignità riconoscendo che
l'uomo è la risorsa più importante di
ogni azienda, operando alla
costruzione del bene comune,
avendo attenzione ai poveri. So che
in molte aziende si dà un giusto
spazio alla formazione.

Sono convinto che gioverebbe molto
ad un'azienda completare la
formazione tecnica con una
formazione ai valori: solidarietà,
etica, giustizia, dignità, sostenibilità,
significati sono contenuti che
arricchiscono il pensiero e la
capacità operativa.

Il mondo globalizzato si è fatto in
qualche modo piccolo, ormai
abbiamo raggiunto i limiti di
quella che Lei chiama la nostra
casa comune, cioè il pianeta Terra,
tanto che si progetta di colonizzare
nuovi pianeti. L'ecologia e un



mondo sostenibile sono una Sua
grande preoccupazione e gli stessi
grandi player internazionali
dell'energia, a partire dell'italiano
Eni, hanno annunciato le loro
svolte “verdi”. Ritiene che su
questo punto si stia facendo
abbastanza?

C'è ancora molto da fare per ridurre
comportamenti e scelte che non
rispettano l'ambiente e la terra.
Stiamo pagando il prezzo di uno
sfruttamento della terra che dura da
molti anni. Anche oggi, purtroppo, in
tante situazioni, l'uomo non è il
custode della terra ma un tiranno
sfruttatore.

Ci sono però segnali di nuove
attenzioni verso l'ambiente; è una
mentalità che gradatamente viene
condivisa da un numero sempre
maggiore di Paesi. E' un percorso che
ha bisogno di una cura particolare
perché è necessario passare da una



descrizione dei sintomi, al
riconoscimento della radice umana
della crisi ecologica, dall'attenzione
all'ambiente ad una ecologia
integrale, da un'idea di onnipotenza
alla consapevolezza della limitatezza
delle risorse. Il punto nodale è che
parlare di ambiente significa sempre
anche parlare dell'uomo: degrado
ambientale e degrado umano vanno
di pari passi.

Anzi le conseguenze della violazione
del creato sono spesso fatte pagare
solo ai poveri. Lo sviluppo della
dimensione ecologica ha bisogno
della convergenza di più azioni:
politica, culturale, sociale,
produttiva. In particolare la
formazione di una nuova coscienza
ecologica ha bisogno di nuovi stili di
vita per costruire un futuro
armonico, promuovere uno sviluppo
integrale, ridurre le disuguaglianze,
scoprire il legame tra le creature,
abbandonare il consumismo.



Vuol dire che c'è bisogno di
cambiare modello di produzione?

Come scrivevo nell'enciclica Laudato
si' questi problemi sono intimamente
legati alla cultura dello scarto, che
colpisce tanto gli esseri umani esclusi
quanto le cose che si trasformano
velocemente in spazzatura.
Pensiamo, ad esempio, al nostro
sistema industriale, che alla fine del
ciclo di produzione e di consumo,
non ha sviluppato la capacità di
assorbire e riutilizzare rifiuti e
scorie.

Non si è ancora riusciti ad adottare
un modello di produzione che
assicuri risorse per tutti e per le
generazioni future, e che richiede di
limitare al massimo l'uso delle
risorse non rinnovabili, moderare il
consumo, massimizzare l'efficienza
dello sfruttamento, riutilizzare e
riciclare.



Affrontare tale questione sarebbe un
modo di contrastare la cultura dello
scarto che finisce per danneggiare il
pianeta intero. Dobbiamo ammettere
che in questa direzione il lavoro da
fare rimane ancora molto.

Tra gli “scartati” della Terra ci
sono i migranti che si spostano da
un continente all'altro in fuga
dalle guerre o in cerca di
condizioni per vivere o
sopravvivere. Lei, in un periodo
storico che vede le frontiere
(anche quelle commerciali)
chiudersi e prevalere i
nazionalismi in un'Europa stanca e
divisa, non si sente un po' come un
Mosè contemporaneo che apre il
passaggio, apre le porte per tutti i
popoli e le persone, a cominciare
dai più poveri? C'è chi pensa che
questa non sia comunque la
missione di successore di Pietro.
Perché, invece, ritiene che lo sia? E
di cosa ha bisogno questa Europa



per ritrovare una rotta comune e
insieme per rispondere alle paure
dei suoi cittadini?

I migranti rappresentano oggi una
grande sfida per tutti. I poveri che si
muovono fanno paura specialmente
ai popoli che vivono nel benessere.
Eppure non esiste futuro pacifico per
l'umanità se non nell'accoglienza
della diversità, nella solidarietà, nel
pensare all'umanità come una sola
famiglia.

E' naturale per un cristiano
riconoscere in ogni persona Gesù.
Cristo stesso ci chiede di accogliere i
nostri fratelli e sorelle migranti e
rifugiati con le braccia ben aperte,
magari aderendo all'iniziativa che ho
lanciato nel settembre dell'anno
scorso: Share the Journey - Condividi
il viaggio. Il viaggio, infatti, si fa in
due: quelli che vengono nella nostra
terra, e noi che andiamo verso il loro
cuore per capirli, capire la loro



cultura, la loro lingua, senza
trascurare il contesto attuale.

Questo sarebbe un segno chiaro di
un mondo e di una Chiesa che cerca
di essere aperta, inclusiva e
accogliente, una chiesa madre che
abbraccia tutti nella condivisione del
viaggio comune. Non dimentichiamo,
come ho già detto precedentemente,
che è la speranza la spinta nel cuore
di chi parte lasciando la casa, la
terra, a volte familiari e parenti, per
cercare una vita migliore, più degna
per sé e per i propri cari.

Ed è anche la spinta nel cuore di chi
accoglie: il desiderio di incontrarsi, di
conoscersi, di dialogare… La
speranza è la spinta per “condividere
il viaggio” della vita, non abbiamo
paura di condividere il viaggio! Non
abbiamo paura di condividere la
speranza. La speranza non è virtù
per gente con lo stomaco pieno e per
questo i poveri sono i primi portatori



della speranza e sono i protagonisti
della storia.

Ma come deve muoversi, in
concreto, l'Europa?

L'Europa ha bisogno di speranza e di
futuro. L'apertura, spinti dal vento
della speranza, alle nuove sfide poste
dalle migrazioni può aiutare alla
costruzione di un mondo in cui non
si parla solo di numeri o istituzioni
ma di persone. Tra i migranti, come
dice lei, ci sono persone alla ricerca
di “condizioni per vivere o
sopravvivere”.

Per queste persone che fuggono dalla
miseria e dalla fame, molti
imprenditori e altrettante istituzioni
europee a cui non mancano genialità
e coraggio, potranno intraprendere
percorsi di investimento, nei loro
paesi, in formazione, dalla scuola
allo sviluppo di veri e propri sistemi
culturali e, soprattutto in lavoro.



Investimento in lavoro che significa
accompagnare l'acquisizione di
competenze e l'avvio di uno sviluppo
che possa diventare bene per i paesi
ancora oggi poveri consegnando a
quelle persone la dignità del lavoro e
al loro paese la capacità di tessere
legami sociali positivi in grado di
costruire società giuste e
democratiche.

Il Vaticano è in Italia e Lei è il
vescovo di Roma. Ma il popolo
italiano ha riservato grandi
consensi alle forze politiche
definite “populiste” che non
condividono l'apertura delle porte
del Paese ai migranti. Come vive
questo scostamento tra pecore e
Pastore?

Le risposte alle richieste di aiuto,
anche se generose, forse non sono
state sufficienti, e ci troviamo oggi a
piangere migliaia di morti. Ci sono
stati troppi silenzi. Il silenzio del



senso comune, il silenzio del si è fatto
sempre così, il silenzio del noi
sempre contrapposto al loro.

Il Signore promette ristoro e
liberazione a tutti gli oppressi del
mondo, ma ha bisogno di noi per
rendere efficace la sua promessa. Ha
bisogno dei nostri occhi per vedere le
necessità dei fratelli e delle sorelle.
Ha bisogno delle nostre mani per
soccorrere.

Ha bisogno della nostra voce per
denunciare le ingiustizie commesse
nel silenzio, talvolta complice, di
molti. Soprattutto, il Signore ha
bisogno del nostro cuore per
manifestare l'amore misericordioso
di Dio verso gli ultimi, i reietti, gli
abbandonati, gli emarginati.

In che modo si può realizzare un
percorso di integrazione in grado
di superare paure e inquietudini,
che sono reali?



Non smettiamo di essere testimoni di
speranza, allarghiamo i nostri
orizzonti senza consumarci nella
preoccupazione del presente.

Così come è necessario che i migranti
siano rispettosi della cultura e delle
leggi del Paese che li accoglie per
mettere così in campo
congiuntamente un percorso di
integrazione e per superare tutte le
paure e le inquietudini. Affido queste
responsabilità anche alla prudenza
dei governi, affinché trovino
modalità condivise per dare
accoglienza dignitosa a tanti fratelli e
sorelle che invocano aiuto.

Si può ricevere un certo numero di
persone, senza trascurare la
possibilità di integrarle e sistemarle
in modo dignitoso. E' necessario
avere attenzione per i traffici illeciti,
consapevoli che l'accoglienza non è
facile. Ricordo qui quanto scrivevo
quest'anno nel Messaggio per la



Giornata Mondiale della Pace:
quattro pietre miliari per l'azione,
che amo esprimere tramite i verbi
«accogliere, proteggere, promuovere
e integrare», e sottolineo che il 2018
condurrà alla definizione e
all'approvazione da parte delle
Nazioni Unite di due patti globali,
uno per migrazioni sicure, ordinate e
regolari, l'altro riguardo ai rifugiati.

Patti che rappresenteranno un
quadro di riferimento per proposte
politiche e misure pratiche. Per
questo è importante che i nostri
progetti e proposte siano ispirati da
compassione, lungimiranza e
coraggio, in modo da cogliere ogni
occasione per far avanzare la
costruzione della pace: solo così il
necessario realismo della politica
internazionale non diventerà una
resa al disinteresse e alla
globalizzazione dell'indifferenza.

Guido Gentili



Il Sole 24 ore

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/papa-francesco-
lavorare-ha-un-alto-significato-

spirituale/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/papa-francesco-lavorare-ha-un-alto-significato-spirituale/
https://opusdei.org/it-it/article/papa-francesco-lavorare-ha-un-alto-significato-spirituale/
https://opusdei.org/it-it/article/papa-francesco-lavorare-ha-un-alto-significato-spirituale/
https://opusdei.org/it-it/article/papa-francesco-lavorare-ha-un-alto-significato-spirituale/

	Papa Francesco: «Lavorare ha un alto significato spirituale»

