
opusdei.org

Omelie del prelato
nel Triduo Pasquale

Nel 2019 mons. Fernando
Ocáriz ha celebrato il Triduo
Pasquale nella chiesa prelatizia
di Santa Maria della Pace
(Roma). Ecco le sue omelie
raccolte in un unico articolo

20/04/2019

Omelia della Veglia Pasquale

Santa Maria della Pace, 20 aprile
2019

Vangelo (ciclo C): Lc 24, 1-12



Il Vangelo che abbiamo appena
ascoltato indica l’ora approssimativa
nella quale le donne corrono al
sepolcro: “di buon mattino” (Lc 24,
1). Era morto Gesù che tanto
amavano, era stato crocifisso colui
che, dal momento in cui l’avevano
incontrato, aveva riempito di
significato la vita di ognuna di esse.
Per queste donne il mondo,
improvvisamente, era diventato un
luogo vuoto e confuso. Le ultime
notti, forse, avrebbero avuto paura di
essere scoperte come seguaci di colui
che era stato condannato a morte. Il
Papa, durante la Veglia Pasquale
dell’anno passato, ha chiamato questi
momenti difficili “le ore del discepolo
ammutolito”. Questa potrebbe
essere, forse, la stessa sensazione che
avremmo anche noi se ci fossimo
allontanati un poco da Dio o se
fossimo convinti che i problemi della
nostra famiglia, della Chiesa o del
mondo siano troppo grandi; alla fine,



se fossimo invasi da una sorta di
insicurezza.

Tuttavia, nel Preconio pasquale ci
siamo uniti all’esclamazione di tutta
la Chiesa: Haec nox sicut dies
illuminabitur. La notte splenderà
come il giorno. Senza che dipenda
dalle nostre forze, arriva una luce a
disperdere le tenebre, allo stesso
modo che la fiamma del cero
pasquale, immagine di Cristo, poco
per volta attraverso le candele, ha
restituito la luce a questa Chiesa di
Santa Maria della Pace.

“Cristo risuscitato dai morti non
muore più” (Rm 6, 9), ci dice san
Paolo nella lettera che abbiamo letto.
Per questo, le donne che si
avvicinarono al sepolcro, dopo tante
ore di solitudine, possono stare
tranquille: Gesù non le abbandonerà.
E questo fa sì che questa notte brilli
più di qualunque altra. Non esiste
oscurità che la risurrezione di Cristo



non possa illuminare. Non esiste
nessuna preoccupazione tanto
grande da farci dimenticare che
Cristo è più forte del male, del
peccato e della morte. Come ha
scritto san Josemaría, “Gesù Cristo
vince sempre” (Forgia, n. 660).
Possiamo domandarci: ricordo
spesso la risurrezione del Signore,
che è fondamento della nostra fede?
Sono cosciente, in mezzo alle mie
difficoltà personali, che Cristo vive
ed è vicino a me?

Gesù vive. Questo è ciò che gli angeli
aiutano a far capire alle donne che si
recarono al sepolcro. “Perché cercate
tra i morti colui che è vivo?” (Lc 24,
6). In quel momento, forse, le parole
del Maestro affiorano al loro ricordo,
le collegano a ciò che vedevano e
fanno propria la verità
dell’annuncio: Gesù è vivo. A quel
punto il loro atteggiamento cambia
completamente: dal rimanere
“ammutolite”, come se non avessero



nulla dentro da condividere,
finiscono col traboccare di gioia.
Cambiano, come dice il profeta
Ezechiele in una delle letture, il loro
cuore di pietra con un cuore di carne
(cf. Ez 11, 19), con un cuore che
pensa immediatamente agli altri.
Sentono il bisogno di correre. Non
possono perdere un secondo senza
comunicare questa notizia agli
apostoli. Chiediamo al Signore che
questa Pasqua sia per noi uguale a
quella che fu per quelle sante donne;
che troviamo in Cristo risuscitato la
gioia di risvegliare alla felicità le
persone che stanno attorno a noi. Dio
fa assegnamento sulla nostra vita per
disperdere la paura di chi, per una
ragione o per l’altra, dubita che la
forza di Gesù possa vincere la morte
e il male.

Qual è la prima reazione degli
apostoli? Come reagiscono questi
uomini che, con il tempo, avranno il
coraggio di andare per il mondo



intero annunciando la risurrezione
di Gesù fino al martirio?
Stranamente, essi credono che le
donne farneticassero (cf. Lc 24, 11).
Così profondo era il loro
scoraggiamento. Pensano che sia
impossibile che sia successo una cosa
simile. Però Cristo risuscitato ha
distrutto tutti i calcoli pessimisti.
Poco tempo dopo parleranno di Gesù
apertamente nelle loro case, nel loro
lavoro, nelle pubbliche piazze. Con
gli anni percorreranno molte strade
fino ad arrivare anche a Roma, da
dove la notizia della Risurrezione si
sparge per tutto il mondo conosciuto,
certamente con molte difficoltà e
persecuzioni.

Haec nox sicut dies illuminabitur.
Abbiamo detto, unendoci a tutta la
Chiesa nel Preconio pasquale, che
questa notte sarà chiara come il
giorno. Questa notte non è notte.
Riempiamoci di gioia come quella di
quelle donne perché Gesù è vivo,



perché mai più saremo soli.
Riempiamoci di una gioia come
quella degli apostoli, che si rinnovi
ogni giorno e ci permetta di portare il
messaggio della Risurrezione, da
Roma, in tutti gli angoli del mondo, e
specialmente alle persone che ci sono
più vicine. A san Josemaría piaceva
pensare che la prima persona che
Cristo risuscitato avrà visitato sarà
stata sua Madre. Chiediamo a Maria
che, quando sta per apparire lo
scoraggiamento nel nostro cammino,
quando arrivi per noi “l’ora del
discepolo ammutolito”, ci ricordi che
Gesù vince sempre. Così sia.

Omelia del Venerdì Santo

Santa Maria della Pace, 19 aprile 2019

Is 52, 13-15; 53, 1-12; Sal 31; Eb 4,
14-16; 5, 7-9; Gv 18, 1-40; 19, 1-42

Nel racconto che abbiamo letto della
Passione, scritto da san Giovanni,
testimone oculare dei fatti, troviamo



quattro scene nelle quali possiamo
ascoltare le parole pronunciate
direttamente da Gesù: nell’orto degli
ulivi, nell’interrogatorio in casa di
Anna, durante il dialogo con Pilato e,
infine, dalla Croce. I Vangeli
contengono molti momenti nei quali
Dio fatto uomo ha parlato col nostro
linguaggio: da quella prima
conversazione con sua Madre,
quando aveva soltanto dodici anni,
fino al lungo discorso di commiato
nell’Ultima Cena. Abbiamo sermoni,
parabole, spiegazioni, che ci diranno
cose sempre nuove. Tuttavia, le
parole che escono dal cuore di Gesù
sulla Croce ci toccano in modo
particolare. Questa volta vorrei
concentrarmi su una di queste frasi: 
Ho sete (Gv 19, 28).

1. Dal punto di vista fisico, con il
corpo piagato come lo aveva Gesù, la
sete sarà sicuramente arrivata molto
tempo prima. Inoltre, probabilmente,
non aveva mangiato né bevuto da



quando era stato catturato.
Soprattutto sappiamo che alcuni
minuti prima di essere crocifisso gli
avevano offerto una bevanda
narcotica per mitigare un poco i
dolori, ma Cristo non la prese (Mt 27,
34; Mc 15, 23). Perché proprio ora,
ormai inchiodato al legno per amore
nostro, pochi istanti prima di morire,
Gesù dice nuovamente di aver sete?

In un certo senso, ce lo dice lo stesso
san Giovanni: per adempiere la
Scrittura (Gv 19, 28). Sono momenti
nei quali Gesù aveva voluto caricare
su di sé i nostri peccati, le nostre
sofferenze, le nostre debolezze. Il
Vangelo ci dice che il Signore,
dicendo ho sete, sapeva che ogni cosa
era stata ormai compiuta (cfr. Gv 19,
28). In quei momenti di più alto
dolore, Gesù pensava a ciascuno di
noi. Per questo san Tommaso
d’Aquino afferma che con questa sete
intensissima, essendo quasi
completamente disidratato, Gesù ha



voluto manifestare il suo ardente
desiderio di salvarci (cfr. Super Ioan.,
cap. 19, l. 5). In altre parole, questa
sete di chi sta tra la vita e la morte è
l’immagine di quanto Gesù ci ami, di
quanto vuole che gli apriamo il
nostro cuore. È difficile ascoltare
queste parole, comprenderne il senso
e passare oltre. Approfittiamo di
questa Settimana Santa a Roma, dove
tra l’altro possiamo ammirare alcune
reliquie della Santa Croce, per
lasciarci interpellare da queste
parole di Cristo. Che nel fondo della
nostra anima possiamo dire: Gesù, in
verità voglio saziare un poco la tua
sete! Gesù, aiutami a corrispondere
al tuo amore!

2. Ci eravamo chiesto: perché Gesù
manifestò la sua sete? Il Vangelo di
san Giovanni ci offre un’altra scena
nella quale il tema della sete di Cristo
è centrale: quando, stanco per la
strada percorsa, Cristo chiede un po’
di acqua a una donna samaritana. Se



leggiamo il passo completo, ci
rendiamo conto che Gesù sta
pensando alla salvezza di quella
donna. La sete del Signore è una sete
che è saziata solo dalla pace
dell’anima che si trova nel suo
cammino. La scena si conclude con la
conversione della samaritana. E non
solo questo; dopo lei torna nella sua
città, dicendo: Venite a vedere un
uomo che mi ha detto tutto quello che
ho fatto. Che sia forse il Messia? (Gv 4,
29). La sete di Gesù trasformò
rapidamente in apostolo una donna
che neppure condivideva
completamente la fede di Israele.

La sete di Cristo si estende a tutti
ugualmente, anche a quelli che non
lo conoscono ancora e a quelli che
sono un po’ lontani: dalla Croce è
impossibile vedere le persone in
maniera superficiale. La sete di Gesù
si estende ai nostri amici, alle nostre
famiglie, a tutte le persone che ci
stanno attorno. È significativo che



l’iscrizione che fa mettere Pilato sulla
Croce, come causa della condanna, fu
scritta nelle tre lingue principali di
quel tempo: ebraico, latino e greco. È
una immagine dell’amore di Cristo
sulla Croce, che non è possibile
contenere in una sola lingua.

Noi che ci troviamo qui proveniamo
da luoghi molto diversi, ma a tutti la
Croce di Cristo parla allo stesso
modo. Diceva san Josemaría: “Sitio!
Ho sete!, esclama dalla Croce. Sete di
noi, del nostro amore, delle nostre
anime e di tutte le anime che
dobbiamo condurre a Lui” (Amici di
Dio, n. 202). Siamo qui, in questa
celebrazione liturgica, perché Dio ha
voluto averci un poco più vicino.
Ringraziamo il Signore che ci ha
chiamato a questo grande compito di
saziare la sua sete, malgrado tutte le
nostre debolezze.

3. Fra alcuni minuti avremo
l’Adorazione della Croce;



accompagniamo il gesto di
inginocchiarci e baciarla con un forte
desiderio interiore di non
dimenticare quello che Gesù ha fatto
per noi. Che le immagini che
vediamo della Croce durante la
nostra giornata, sul nostro tavolo di
lavoro, nella nostra camera da letto,
in un quadro, ci ricordino le parole
di Cristo che abbiamo meditato – Ho
sete – e il compito di portare verso il
Signore le persone che incontriamo
durante il cammino. Per tutto questo
chiediamo aiuto a Maria, nostra
Madre, che ascoltò direttamente le
parole di Gesù. Ci conforta la
convinzione che, così come non si
separò mai da suo Figlio, neppure nei
momenti più difficili, nemmeno si
separi mai da noi. Così sia.

Omelia del Giovedì Santo



Santa Maria della Pace, 18 aprile 2019

Es 12, 1-8.11-14; Sal 115; 1 Cor 11,
23-26; Gv 13, 1-15

1. Nella prima lettura della Messa
abbiamo ricordato l’istituzione della
Pasqua giudaica, che commemorava
la liberazione del popolo di Israele
dalla schiavitù alla quale sottostava
in Egitto. Secoli dopo, Gesù scelse
proprio i giorni in cui si ricordava
questa liberazione per celebrare,
durante l’Ultima Cena, la sua Pasqua
istituendo l’Eucaristia. È quel che
racconta san Paolo nella seconda
lettura. Le parole che Cristo
pronunciò quella notte, e che noi
sacerdoti ripetiamo in ogni Messa,
trasformarono il pane e il vino nel
suo Corpo e nel suo Sangue: “Questo
è il mio corpo, che è per voi... Questo
calice è la Nuova Alleanza nel mio
sangue” (1 Cor 11, 24-25). Che
relazione ha tutto questo con la
nostra vita? Non si tratta di una cosa



accaduta troppo lontano da qui,
troppo lontano dai nostri problemi?

2. Siamo all’inizio del Triduo
Pasquale. Voi siete venuti a Roma per
vivere, più intensamente, questi tre
giorni che per un cristiano sono i più
importanti dell’anno. La liberazione
del popolo d’Israele, sotto la guida di
Mosè, fu una immagine di ciò che poi
significò la Passione, la Morte e la
Risurrezione di Gesù per tutta
l’umanità. Per questo, ha da vedere
con ciascuno di noi. Nella schiavitù
alla quale era sottoposto il popolo
giudeo possiamo vedere una
immagine della schiavitù alla quale
sottopone il peccato. E nella
liberazione di Israele si annunciava
in qualche modo una libertà nuova e
più alta: la libertà dei figli di Dio, che
a ciascuno di noi ottiene la grazia di
Cristo.

3. Però possiamo farci una domanda:
Ho veramente bisogno di essere



liberato? È che non faccio di solito
quel che voglio? San Paolo, che da
molto giovane cercò Dio per vie
anche contrarie al cristianesimo,
scrisse: “C’è in me il desiderio del
bene, ma non la capacità di attuarlo;
infatti io non compio il bene che
voglio, ma il male che non
voglio” (Rm 7, 18-19). È l’esperienza
della mancanza di forze per fare
tutto il bene necessario. Chesterton,
col suo caratteristico humour inglese,
constatando questa debolezza
dell’uomo, diceva che l’azione del
peccato in noi è la parte della
dottrina cristiana che si potrebbe
dimostrare anche scientificamente.
Abbiamo bisogno che Gesù Cristo
guarisca definitivamente la nostra
libertà personale; ed è la Croce su cui
ci ha ottenuto la liberazione più
profonda: la liberazione dal peccato,
che ci purifica l’anima perché
possiamo scoprire la nostra vera
identità di figli di Dio.



4. L’Eucaristia “è il sacrificio della
Croce che si perpetua nei secoli” (Es.
ap. Ecclesia de Eucharistia, n. 11). In
ogni Santa Messa, di cui oggi
celebriamo l’istituzione, si fa
presente in forma sacramentale
questo sacrificio di salvezza. Perciò
la libertà che ci ha guadagnato Cristo
con la sua Passione, Morte e
Risurrezione non è lontano né nel
tempo, né geograficamente; nello
stesso tempo, l’Eucaristia è già
caparra di vita eterna. Come spiega
san Josemaría: “unirci in comunione
con il Corpo e il Sangue del Signore,
viene ad essere per noi, in un certo
senso, come scioglierci dai legami di
terra e di tempo per trovarci di già
con Dio nel Cielo” (Colloqui, n. 113).

5. La libertà guadagnataci da Cristo
la possiamo sperimentare nella forza
che ci viene comunicata
specialmente attraverso i sacramenti.
Come scrisse parecchi secoli fa un
Padre della Chiesa, quando i primi



cristiani si riunivano per celebrare
l’Eucaristia, in mezzo a tante
persecuzioni, lì era veramente
presente il segno della libertà (Ireneo
di Lione, Adversus Haereses, IV, 18,
2). Questa sera, nel visitare Gesù
sacramentato nelle chiese di Roma,
possiamo pensare: sta nell’Eucaristia
la mia vera libertà.

Questa sera, nella quale ricordiamo
anche l’istituzione del sacerdozio e la
lavanda dei piedi degli apostoli,
chiediamo a nostra Madre Santa
Maria che ci aiuti a contemplare,
ammirare, ringraziare e vivere con
fede e amore il nostro incontro con
Gesù nell’Eucaristia. Così sia.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/omelie-del-
prelato-nel-triduo-pasquale/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/omelie-del-prelato-nel-triduo-pasquale/
https://opusdei.org/it-it/article/omelie-del-prelato-nel-triduo-pasquale/
https://opusdei.org/it-it/article/omelie-del-prelato-nel-triduo-pasquale/

	Omelie del prelato nel Triduo Pasquale

