
opusdei.org

Nuove scoperte (III):
«Dalla piaga della
mano destra...»

Entrare nelle piaghe di Cristo:
lasciarci toccare dall’Amore di
Dio e toccare Dio in coloro che
soffrono. Un cammino di
contemplazione e di
compassione.

02/11/2017

San Giovanni racconta che il giorno
della risurrezione, all’imbrunire, i
discepoli si erano riuniti in casa
«mentre erano chiuse le porte [...]



per timore dei giudei» (Gv 20, 19).
Intimoriti, si erano barricati. Allora,
«venne Gesù, si fermò in mezzo a
loro e disse: Pace a voi. Detto questo,
mostrò loro le mani e il costato» (Gv
20, 19-20). Di colpo, l’angoscia di
quegli uomini si trasformò in gioia
profonda. Ricevettero la pace che il
Signore portava loro e poi accolsero
il dono dello Spirito Santo (cfr. Gv 20,
22).

Molti particolari ci incuriosiscono in
questa scena del Vangelo. Che cosa
stavano aspettando gli apostoli? Gesù
si presenta inaspettatamente tra loro,
e la sua presenza li riempie di gioia e
di pace. Conosciamo alcune sue
parole e i suoi gesti, ma come sarà
stato lo sguardo che rivolse loro? Lo
avevano abbandonato. Lo avevano
lasciato solo. Si erano dati alla fuga
come codardi. Eppure il Signore non
li rimprovera. Egli stesso glielo aveva
annunciato. Sapeva che da quella
debolezza sarebbe nata una



profonda conversione: «Io ho
pregato per te – aveva detto a Pietro
prima della passione –, che non
venga meno la tua fede; e tu, una
volta ravveduto, conferma i tuoi
fratelli» (Lc 22, 32). Il cuore contrito
degli apostoli ora poteva accogliere
pienamente l’Amore che Dio offriva
loro. Diversamente, forse essi – e
Pietro in testa – avrebbero
continuato ad affidarsi anche troppo
alle loro forze.

D’altra parte, perché Gesù mostra
loro le mani e il costato? È rimasta in
loro una traccia evidente del
tormento della crocifissione; eppure,
la vista delle piaghe non li riempie di
dolore, ma di pace; non provoca in
loro una sensazione di rifiuto ma di
gioia. A riflettere bene, i segni lasciati
dai chiodi e dal colpo di lancia sono
un sigillo dell’Amore di Dio. È un
particolare denso di significato: Gesù
ha voluto che nel suo corpo
rimanessero le ferite della Passione



dopo la risurrezione perché non
rimanesse ombra di sospetto e
nessuno potesse pensare che,
vedendo la nostra risposta spesso
mediocre e addirittura fredda, si
sarebbe pentito di ciò che aveva
fatto. L’Amore di Cristo è saldo e
pienamente consapevole.

Inoltre, per l’incredulo Tommaso le
piaghe saranno il segno
inequivocabile della Risurrezione.
Gesù è il Figlio di Dio, che veramente
è morto a causa dei nostri peccati ed
è risuscitato. «Le piaghe di Gesù –
insegna il Papa – sono scandalo per
la fede, ma sono anche la verifica
della fede. Per questo nel corpo di
Cristo risorto le piaghe non
scompaiono, rimangono, perché
quelle piaghe sono il segno
permanente dell’amore di Dio per
noi, e sono indispensabili per credere
in Dio. Non per credere che Dio
esiste, ma per credere che Dio è
amore, misericordia, fedeltà. San



Pietro, riprendendo Isaia, scrive ai
cristiani: “Dalle sue piaghe siete stati
guariti” (1 Pt 2,24; cfr Is 53,5)»[1].

La tradizione spirituale ha trovato
nelle piaghe del Signore una sorgente
di dolcezza. San Bernardo, per
esempio, scriveva: «Attraverso
queste fenditure posso succhiare
miele selvatico e olio dai ciottoli della
roccia (cfr. Dt 32, 13), vale a dire,
posso assaggiare e vedere quanto è
buono il Signore»[2] In queste ferite
riconosciamo l’Amore senza misura
di Dio. Dal suo cuore trafitto sgorga il
dono dello Spirito Santo (cfr. Gv 7,
36-39). Nello stesso tempo, le ferite
del Signore sono un rifugio sicuro.
Scoprire la profondità di queste
fenditure può segnare una nuova
scoperta nella nostra vita interiore.

La Santissima piaga della mano
destra del mio Signore»

«Mettetevi nelle piaghe di Cristo –
suggeriva san Giovanni d’Avila –: lì



Egli dice che dimora la sua colomba,
che è l’anima che in semplicità lo
cerca»[3]. «Nelle tue piaghe
nascondimi», recita una nota
preghiera. Anche san Josemaría farà
suo questo modo di avvicinarsi al
Maestro, così radicato tra i cristiani.
Così, nel 1933 annotava: «Entrare
ogni giorno in una piaga del mio
Gesù»[4].

Questa è una delle devozioni che
conserverà durante l’intera vita e che
raccomanderà anche ai giovani che
si avvicinano a lui[5]Comunque,
acquista un rilievo speciale se si
tiene conto di una esperienza che gli
aprì un panorama nuovo, immenso,
e che ebbe luogo in piena guerra
civile spagnola, mentre abitava a
Burgos. Era un periodo di sofferenze
per lui: i suoi figli nell’Opus Dei
erano sparsi per la penisola; alcuni si
trovavano sui campi di battaglia,
altri erano nascosti in zone
pericolose, alcuni di essi erano



ancora nella zona in cui c’era la
persecuzione religiosa. Era la
situazione di sua madre e dei suoi
fratelli. Delle sue figlie spirituali,
infine, non aveva notizie. Inoltre,
alcuni dei primi che lo avevano
seguito avevano perso la vita durante
la guerra.

In queste circostanze, san Josemaría
era chiamato a raddoppiare gli
sforzi, la preghiera e, in particolare,
le sue mortificazioni. Tuttavia, ai
primi di giugno del 1938, mentre si
recava al Monastero de las Huelgas,
dove stava facendo delle ricerche,
ricevette una luce speciale di Dio, che
egli descrive in una lettera a Juan
Jiménez Vargas quello stesso giorno:

«Carissimo Juanito, questa mattina,
sulla strada per Las Huelgas, mentre
stavo facendo la mia orazione, ho
scoperto un nuovo orizzonte: la
Santissima Piaga della mano destra
del mio Signore. E ci sono rimasto



per tutto il giorno, tra baci e
adorazioni. È veramente amabile la
Santa Umanità del nostro Dio!
Chiedigli tu che mi dia il suo vero
Amore: così ne saranno ben
purificati tutti gli altri miei affetti.
Non basta dire: cuore in Croce!
Perché se una sola ferita di Cristo
purifica, risana, acquieta, fortifica,
accende e innamora, che cosa non
potranno fare cinque, aperte sul
legno, tutte insieme? Cuore in croce!
Gesù mio, che cosa potevo io volere
di più? Capisco che se continuo a
contemplare in questo modo (mi ci
ha messo S. Giuseppe, mio Padre e
Signore, al quale avevo chiesto che
mi ispirasse qualcosa) diventerò
innamorato cotto più di quanto lo sia
mai stato. Prova tu!»[6].

Già da tempo percorreva la strada
dell’Umanità del Signore. Anche la
devozione per le piaghe di Cristo.
Eppure, inaspettatamente, si aprì
davanti a lui come «un nuovo



orizzonte». Penetrò
improvvisamente il significato di
Amore redentore che avevano quelle
ferite e capì che il modo migliore di
ricambiare un così grande Amore
non consisteva nel fare qualcosa, ma
proprio nell’immergersi in Lui:
contemplandolo e lasciandosi
abbracciare completamente dal suo
Amore. La lettera continua
rimarcando lo sforzo che gli richiede
questa situazione: «Mi capita di
pensare che, se la mia strada non
fosse così ben tracciata, sarebbe
magnifico riuscire a superare il P.
Doyle. Ma... questo mi verrebbe
troppo facile: non mi è mai costata
molto la penitenza. Senza dubbio,
questa è la ragione per cui sono
condotto per un’altra via: l’Amore».
La sua via è l’Amore: amare e farsi
amare. Nel congedarsi, ribadisce
questa convinzione: «Un abbraccio.
Dalla Piaga della mano destra ti
benedice tuo Padre»[7].



Quella vicenda, quella luce
inaspettata, fu un segno di speranza
e indubbiamente costituì uno stimolo
per il suo lavoro sacerdotale. Grazie
a questa illuminazione divina una
realtà conosciuta e molte volte
meditata – una via percorsa e
raccomandata da lui stesso –
improvvisamente divenne una
novità, una miniera di ricchezza
inesauribile, dalla quale non
vorrebbe più separarsi.

Difesi dall’Amore

Le piaghe di Gesù sono un
promemoria perenne del suo Amore,
che raggiunse l’estremo nel suo
sacrificio sulla Croce. Dio non si
pente di amarci. Per questo la
contemplazione di questo suo Amore
è una fonte di speranza. Guardando
il Risorto, che conserva le tracce della
sua Passione, ci rendiamo conto che
«proprio lì, nel punto estremo del
suo abbassamento – che è anche il



punto più alto dell’amore – è
germogliata la speranza. Se qualcuno
di voi mi domanda: “Come nasce la
speranza?”. Dalla croce. Guarda la
croce, guarda il Cristo Crocifisso e da
lì ti arriverà la speranza che non
scompare più, quella che dura fino
alla vita eterna»[8].Sulla Croce è nata
e rinasce sempre la nostra speranza.
Così «con Gesù ogni nostra oscurità
può essere trasformata in luce, ogni
sconfitta in vittoria, ogni delusione in
speranza. Tutto: sì, tutto»[9]. È questa
la certezza che faceva esclamare a
san Paolo: «Chi ci separerà
dall’amore di Cristo? Forse la
tribolazione, l’angoscia, la
persecuzione, la fame, la nudità, il
pericolo, la spada? [...] Ma in tutte
queste cose noi siamo più che
vincitori per virtù di colui che ci ha
amati» (Rm 8, 35.37).

Nel constatare la nostra debolezza e
il nostro peccato, spesso può
introdursi nell’anima, per diverse



vie, la tentazione dello sconforto. Ciò
che una volta avevamo accettato
forse in modo frivolo o con
condiscendenza, ci appare
improvvisamente un assurdo «no»,
un manrovescio inferto a quel Dio
che ci ama. Anche una nostra
risposta tiepida e negligente può
essere motivo di sconforto. Però tutto
questo non è altro che una serie di
tentazioni di chi ci ha fatto cadere.
Contemplare le piaghe del Signore
può essere il modo migliore di
reagire: le sue piaghe ci ricordano
che il suo amore è «forte come la
morte» (Ct 8, 6). Ancor più, perché il
suo Amore ha vinto la morte. Un
poeta contemporaneo ne parla in
modo sintetico, ma bello: «Lavato
dall’acqua del costato / e difeso
dentro la ferita / da tanto no che
nulla porta / da tanto tiepido sì, da
tanta tregua »[10]

Contemplare ancora una volta
l’Umanità risorta del Signore, ferita



dai nostri peccati, può essere per noi
una sorgente di speranza. Come fa
con gli apostoli, Gesù non ci guarda
risentito; non ci rinfaccia i nostri
peccati, le nostre debolezze, i nostri
tradimenti. Al contrario, ci conferma,
perché il suo amore è veramente
incondizionato. Non ci dice: «Ti amo
se ti comporti bene», ma «Ti amo, per
me sei un tesoro e continuerai a
esserlo qualunque cosa succeda».
Questa consapevolezza, che può
nascere contemplando le ferite
aperte nel corpo del Signore, ci
riempirà di gioia e di pace.
Qualunque cosa succeda, possiamo
rifugiarci in esse, confidando ancora
nel perdono di Dio: «Nella mia vita
personale – raccontava il Papa in una
omelia –, ho visto tante volte il volto
misericordioso di Dio, la sua
pazienza; ho visto anche in tante
persone il coraggio di entrare nelle
piaghe di Gesù dicendogli: “Signore
sono qui, accetta la mia povertà,
nascondi nelle tue piaghe il mio



peccato, lavalo col tuo sangue”. E ho
sempre visto che Dio l’ha fatto, ha
accolto, consolato, lavato, amato»[11]

Riconoscere la nostra piccolezza non
è una sconfitta, né una umiliazione.
Potrebbe esserlo, se Dio fosse
qualcuno che volesse dominarci. Ma
non è così. È l’Amore che lo muove:
l’Amore incondizionato che ha per
noi e che spera che noi siamo in
grado di accogliere.

La via della compassione

Esistono molti modi di avvicinarsi
alle piaghe del Signore. «Andateci nel
modo che più vi commuova»,
consigliava san Josemaría [12]
Sappiamo come gli piaceva entrare
con l’immaginazione nel Vangelo. In
Santo Rosario, per esempio, nel
contemplare il primo mistero
glorioso, commenta: «E prima di
terminare la decina, tu hai baciato le
piaghe dei suoi piedi..., e io più
audace – perché più bambino – ho



posato le mie labbra sul suo costato
aperto»[13]

Ricordando il modo in cui san
Josemaría faceva il ringraziamento
della Messa, momento privilegiato
per rinnovare ogni giorno il suo
incontro personale con l’Amore della
sua vita, don Javier descriveva come
«si inginocchiava nei primi minuti,
per terra o sull’inginocchiatoio: con
lo sguardo rivolto al piccolo
crocifisso che teneva in mano,
recitava l'orazione En ego [Eccomi, o
mio amato e buon Gesù]. Quando
giungeva alle parole che si
riferiscono alle piaghe del Signore, le
baciava devotamente ad una ad
una»[14].

Le ferite del Signore, che tanto a
fondo san Josemaría scoprì quella
lontana mattina di giugno, non
soltanto rivelano l’Amore che il
Signore ci riserva: sono nello stesso
tempo un invito a corredimere con



Lui, come Santa Maria; a essere il suo
Cireneo, a consolarlo per le tante
offese fatte al suo Cuore, soprattutto
perché feriscono il nostro... Un
invito, infine, a prendersi cura di lui
proprio in quei «fratelli più piccoli»
con i quali si identifica, tra i quali in
qualche modo ha voluto rimanere
(cfr. Mt 25, 40).

Per questo, nell’itinerario che portò il
nostro Fondatore a scoprire quel
nuovo orizzonte – indubbiamente
una luce di Dio – non bisogna
dimenticare l’enorme quantità di ore
che dedicò ad assistere i malati e la
gente povera dei quartieri più poveri
di Madrid. Questo è sicuramente un
modo eccellente di scoprire l’Amore
di Dio: uscire da noi stessi per
“toccare” Gesù nelle persone che
soffrono. Per san Josemaría si
trattava di una strada sicura.

Toccare Cristo in coloro che soffrono
è un modo di farci interpellare da



Lui, di avvicinarci alle sue piaghe e
di rispondere con amore al suo
Amore. Impariamo così a vivere con
gli altri la stessa tenerezza che Dio
riversa sulla nostra debolezza
personale. Per questa via, la nostra
vita personale acquista un rinnovato
senso di missione che ci proietta al di
là di noi stessi, se confidiamo non
nelle nostre forze, ma in una
chiamata che viene da Dio, il quale ci
trasforma e conta su di noi per
seminare nel mondo la sua pace e la
sua gioia. Il papa insiste
instancabilmente su questo punto:
«A volte sentiamo la tentazione di
essere cristiani mantenendo una
prudente distanza dalle piaghe del
Signore. Ma Gesù vuole che
tocchiamo la miseria umana, che
tocchiamo la carne sofferente degli
altri. [...] Quando lo facciamo, la vita
ci si complica sempre
meravigliosamente e viviamo
l’intensa esperienza di essere popolo,



l’esperienza di appartenere a un
popolo» [15].

Entrare nelle piaghe di Cristo, per via
della compassione e della
contemplazione, può essere per noi
un’autentica scoperta: impariamo
così a rifugiarci in quelle ferite
d’Amore e ad amare con tutto il
cuore coloro che ci stanno accanto,
cominciando da chi ne ha più
bisogno, di chi spesso è sul ciglio
della strada o magari nella nostra
stessa casa.

Lucas Buch

Foto: Santi Villamarín (cc)

[1]Papa Francesco, Omelia, 27-
IV-2014.

[2] San Bernardo, Sermo 61 (Sul libro
del Cantico dei Cantici), 4.

[3] San Giovanni d’Avila, Epistolario,
lettera 47. Cfr. Ct 2, 16.



[4] San Josemaría, Apuntes íntimos,
n. 1799b, del 1933, in Santo Rosario.
Edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid 2010, commento al primo
mistero glorioso, p. 226, nota 5.

[5] «Vorrei rimanere ogni giorno,
adempiendo un proposito antico,
dentro la Piaga del Costato del mio
Signore»: San Josemaría, Apuntes
íntimos, n. 1763, del 1934; in Camino,
Edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid 2004, 3ª ed., commento al n.
288.

[6]San Josemaría, Lettera a Juan
Jiménez Vargas, 6-VI-1938, in A.
Vázquez de Prada, Il Fondatore
dell’Opus Dei, vol. 2, Leonardo
International, Milano 2003, 297.

[7]Ibidem.

[8] Papa Francesco, Udienza
generale, 12-IV-2017.



[9]Ibidem.

[10]Julio Martínez Mesanza,
“Defendido”, in Gloria, Rialp, Madrid
2016.

[11]Papa Francesco, Omelia, 7-
IV-2013.

[12] San Josemaría, Amici di Dio, n.
303.

[13]San Josemaría, Santo Rosario,
primo mistero glorioso.

[14] Javier Echevarría, Memoria del
Beato Josemaría, Leonardo
Mondadori, Milano 2001, p. 220.

[15]Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
Gaudium (24-IX-2013), n. 270.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/nuove-scoperte-
iii-dalla-piaga-della-mano-destra/

(24/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/nuove-scoperte-iii-dalla-piaga-della-mano-destra/
https://opusdei.org/it-it/article/nuove-scoperte-iii-dalla-piaga-della-mano-destra/
https://opusdei.org/it-it/article/nuove-scoperte-iii-dalla-piaga-della-mano-destra/

	Nuove scoperte (III): «Dalla piaga della mano destra...»

