
opusdei.org

Nuove scoperte (II):
«Gesù è il mio amico
del cuore»

San Josemaría sapeva bene di
essere sempre unito a Gesù, il
«Grande Amico» che
comprende le nostre
preoccupazioni e le nostre
angosce, perché Egli «è anche
uomo».

20/10/2017

I Vangeli mostrano Gesù in continua
relazione con persone molto diverse:
malati che vorrebbero guarire,



peccatori che vorrebbero essere
perdonati, curiosi, e anche spie...; ma
intorno al Maestro si muovono
soprattutto i suoi amici. Così chiama i
suoi discepoli: «miei amici» (Lc 12, 4).
È emozionante contemplare il
Signore davanti alla tomba di
Lazzaro; il suo pianto commosso fa
dire ai giudei: «Guardate quanto lo
amava» (Gv 11, 36). Più avanti,
durante l’Ultima Cena, spiegherà agli
apostoli il senso della sua morte sulla
Croce: «Nessuno ha un amore più
grande di questo: dare la vita per i
propri amici» (Gv 15, 13). E, forse
davanti alla loro sorpresa, insiste:
«Non vi chiamo più servi, perché il
servo non sa quello che fa il suo
padrone; ma vi ho chiamati amici,
perché tutto ciò che ho udito dal
Padre l’ho fatto conoscere a voi» (Gv
15, 15).

Grazie all’Amore che ha per noi,
Gesù ci fa suoi amici. Il dono dello
Spirito Santo ci pone in una nuova



relazione con Dio. Riceviamo il
medesimo Spirito di Cristo che ci fa
figli del Padre e ci introduce anche in
una speciale intimità con Gesù: in
realtà, ci identifica con Lui. Tuttavia,
nel farlo non annulla la nostra
individualità, né elimina la nostra
personalità. Per questo
l’identificazione con Cristo va vissuta
sul piano dell’amicizia con Lui. La
vita della grazia inaugura una
relazione a tu per tu con Dio: lo
conosciamo nel suo mistero e
possiamo operare come Lui. Questa
profonda unità di conoscenza e di
intenzioni permette che noi, pur
essendo povere creature, conosciamo
Dio, come diceva sant’Agostino, nel
più intimo di noi stessi; inoltre ci
permette di amare e di adoperarci
come fa Lui. Proprio in questo – idem
velle, idem nolle, amare e rifiutare le
stesse cose – consiste l’amicizia.

«Un’altra scoperta»



Fin da molto giovane san Josemaría
aveva imparato che Gesù è un amico,
e un amico molto particolare.
Riversò questa antica esperienza in
un punto di Cammino: «Cerchi la
compagnia di amici che, con la loro
conversazione e il loro affetto, con la
loro frequentazione, ti rendano più
sopportabile l’esilio di questo
mondo..., sebbene gli amici a volte
tradiscano. Non mi sembra male.
Però..., perché non frequenti ogni
giorno, con maggiore intensità, la
compagnia, la conversazione del
Grande Amico, che non tradisce
mai?»[1].

Lo aveva imparato alcuni anni
prima; i suoi biografi lo mettono in
rapporto con un consiglio che aveva
ricevuto nella direzione spirituale
durante il Seminario[2]. Con gli anni
approfondirà questa scoperta
dell’amicizia di Cristo.
Probabilmente un momento
importante di questa crescita fu



quando si aprì ai suoi occhi
l’immenso panorama della propria
filiazione divina. Mentre si trovava a
Segovia per un ritiro spirituale
scriveva: «Primo giorno. Dio è mio
Padre. Non riesco a staccarmi da
questa considerazione. Gesù è il mio
Amico caro, (un’altra meravigliosa
scoperta), che mi vuol bene con tutta
la divina pazzia del suo Cuore.
Gesù..., mio Dio, ... che è anche
uomo»[3].

Lo descrive come «un’altra
meravigliosa scoperta» - la prima era
la paternità di Dio -, ovvero, qualcosa
che già conosceva e che, tuttavia, si
presentava al suo sguardo in modo
nuovo. Questa scoperta è stata per
san Josemaría, prima di ogni altra
cosa, una fonte di consolazione. In
quei primi anni ’30 aveva davanti a
sé il compito immenso di compiere la
volontà che Dio gli aveva manifestato
il 2 ottobre del 1928. Aveva un
messaggio da trasmettere a tutti gli



uomini e da realizzare nella Chiesa.
Però doveva farlo «con una
mancanza assoluta di mezzi
materiali: ventisei anni, la grazia di
Dio e buon umore. E basta»[4]. Il
panorama aperto da questo nuovo
orizzonte gli confermava che in
quella missione non era solo. Era con
lui Gesù, il suo Amico, che
comprendeva perfettamente tutte le
sue preoccupazioni e le sue angosce,
perché Egli «è anche uomo».

Il Cuore di Gesù fu per san Josemaría
una duplice rivelazione: da una
parte, della «carità immensa del
Signore», dato che «il Cuore di Gesù è
il Cuore del Dio incarnato»[5];
dall’altra, della comprensione e della
tenerezza di Gesù davanti ai nostri
limiti personali, alle difficoltà e alle
cadute. Nei momenti di orazione
probabilmente avrà avuto quella
percezione che poi ha trasferito in un
punto di Cammino: «Gesù è tuo
amico. L’Amico. Con un cuore di



carne, come il tuo. Con gli occhi,
dallo sguardo amabilissimo, che
piansero per Lazzaro... E così come a
Lazzaro, vuol bene a te»[6]. Questo
Amore, divino e umano nello stesso
tempo, infinito e vicino, era un
appoggio stabile che gli permetteva
di andare avanti in ogni situazione.
Inoltre conferiva a tutta la sua vita
interiore un realismo e una premura
del tutto nuova[7].

Un cammino aperto a tutti

San Josemaría incoraggiava le
persone che lo avvicinavano a
percorrere il cammino dell’amicizia
con Cristo. Spiegava a tutti che per
stare con il Maestro non sono
necessarie eccessive formalità né
metodologie complesse. Basta
avvicinarsi a Lui con semplicità,
come a qualsiasi altro amico. In fin
dei conti, questo è il modo in cui lo
trattarono coloro che più gli
volevano bene, mentre visse sulla



terra: «Hai visto con quanto affetto,
con quanta fiducia trattavano Cristo i
suoi amici? Con tutta naturalezza le
sorelle di Lazzaro gli rinfacciano la
sua assenza: te lo avevamo fatto
sapere! Se Tu fossi stato qui...
Confidagli piano piano: insegnami a
trattarti con l’amore di amicizia di
Marta, di Maria, di Lazzaro; e come ti
trattavano i primi Dodici, anche se in
un primo tempo forse ti seguivano
per motivi non molto
soprannaturali»[8].

I giovani che si avvicinavano a san
Josemaría si meravigliavano per la
naturalezza con cui si rivolgeva al
Signore e incoraggiava gli altri a
farlo. Durante l’intera sua vita
propose instancabilmente questo
cammino. Uno dei primi che
commenterà gli insegnamenti di san
Josemaría, ne parlava in questi
termini: «Per giungere a questa
amicizia è necessario che tu e io ci
avviciniamo a Lui, lo conosciamo e lo



amiamo»[9]. Per diventare amici
occorre stare insieme; questa è la
prima cosa alla quale ci invita la
scoperta di Gesù come amico. «Mi
hai scritto: “Pregare è parlare con
Dio. Ma, di che cosa?”. Di che cosa?
Di Lui, di te: gioie, tristezze, successi
e insuccessi, nobili ambizioni,
preoccupazioni quotidiane...,
debolezze! E atti di ringraziamento e
suppliche: e Amore e riparazione. In
due parole: conoscerlo e conoscerti:
“stare insieme”!»[10].

Risuona in queste parole quel 
noverim Te, noverim me del quale
parlava sant’Agostino: Signore, che io
ti conosca e tu conosca me[11]; e
quell’«intimo rapporto di amicizia,
un frequente trattenimento da solo a
solo con Colui da cui sappiamo
d’essere amati»[12] di santa Teresa.
In definitiva, il rapporto personale
con Cristo è il nerbo della vita
interiore. E questo, per coloro che
cercano la santità in mezzo al



mondo, consiste nell’imparare a
trovarlo in tutte le situazioni della
vita quotidiana, per stabilire con Lui
un dialogo ininterrotto.

Non è un ideale irrealizzabile, ma
qualcosa che molte persone hanno
saputo praticare nella loro vita. Nel
lavoro quotidiano, nella vita
familiare, per le strade della città e in
campagna, sui sentieri di montagna e
al mare..., dappertutto possiamo
riconoscere Cristo che ci aspetta e ci
tiene compagnia come un amico.
Innumerevoli volte san Josemaría ha
ripetuto che «noi figli di Dio
dobbiamo essere contemplativi:
persone che, in mezzo al frastuono
della folla, sanno trovare il silenzio
dell’anima in dialogo permanente
con il Signore; e sanno guardarlo
come si guarda un Padre, come si
guarda un Amico, che si ama alla
follia»[13]. Tutta la nostra vita entra
nella nostra orazione, come succede
nelle conversazioni tra amici, nelle



quali si parla di tutto. «Gli Atti degli
Apostoli ci dicono che, dopo la
Risurrezione, il Signore riuniva i suoi
discepoli e si intrattenevano in multis
argumentis. Parlavano di molte cose,
di tutto ciò che gli chiedevano:
tenevano una riunione di
famiglia»[14].

Oltre a questa vicinanza continua,
che fa della propria vita il tema di
conversazione con Dio, possiamo
tentare di conoscerlo sempre meglio
anche cercandolo in alcuni luoghi nei
quali ha voluto rimanere in modo
più esplicito. Ricordiamone tre.

I racconti degli amici del Signore

Gli evangelisti, ispirati dallo Spirito
Santo, riuniscono i principali ricordi
del Maestro. San Josemaría era
innamorato di Gesù e perciò «la
Sacra Bibbia, specialmente i Vangeli,
non fu nelle sue mani soltanto un
buon libro di lettura dove trovare
un’abbondante e proficua istruzione,



ma un luogo di incontro con
Cristo»[15].

Sin dal primo momento quanti si
avvicinavano all’attività dell’Opera
comprendevano subito che quel
giovane sacerdote era un’anima che
viveva in intima unione con Dio.
Questa intimità appariva evidente
nella sua predicazione: «“si rivolgeva
al Tabernacolo per parlare con Dio
con lo stesso realismo con cui
parlava a noi”, “poi sembrava che
fosse presente tra gli apostoli e i
discepoli del Signore, quasi fosse uno
di loro”»[16]. Questo modo di
avvicinarsi alla Scrittura è lo stesso
che poi raccomandava agli altri. Lo
avremo letto molto spesso: «Ti
consiglio, nella tua orazione, di
intervenire negli episodi del Vangelo
come un personaggio tra gli altri.
Cerca anzitutto di raffigurarti la
scena o il mistero che ti deve servire
per raccoglierti e meditare. Poi
applica ad essa la mente, prendendo



in considerazione uno o l’altro dei
lineamenti della vita del Maestro: la
tenerezza del suo Cuore, la sua
umiltà, la sua purezza, il suo modo di
compiere la Volontà del Padre.
Quindi raccontagli tutto quello che in
queste cose ti suole capitare, quello
che senti, i fatti della tua vita. E
presta attenzione, perché forse Egli
vorrà indicarti qualche cosa: è il
momento delle mozioni interiori, di
renderti conto, di lasciarti
convincere»[17].

Con questo consiglio, ci stava
aprendo un segreto della sua anima.
Nel commentare questo modo di
avvicinarsi alla Scrittura, il beato
Álvaro del Portillo scriveva: «La
familiarità con il Signore, con Maria
sua Madre, con san Giuseppe, con gli
Apostoli, con Marta, Maria e Lazzaro,
con Giuseppe d’Arimatea e
Nicodemo, con i discepoli di
Emmaus, con le pie donne, è viva e
immediata, conseguenza e frutto di



una conversazione ininterrotta, con
una capacità di entrare nelle scene
del Santo Vangelo per diventarne
uno dei personaggi»[18].

La validità di questo modo di pregare
appare confermata dalla vita e
dall’insegnamento di molti santi.
Hanno raccomandato le stesse cose
anche gli ultimi pontefici,
sottolineando l’importanza di
avvicinarci al Vangelo con un
atteggiamento di preghiera, e
suggerendo la pratica della lectio
divina. Bisogna avvicinarsi al
Vangelo senza fretta, con grande
devozione. Cominciando a leggere un
passo, possiamo soffermarci e
riflettere: «Come sarà accaduto?»; poi
possiamo introdurci nella scena
«come uno dei tanti personaggi»,
immaginando la faccia della gente, il
volto di Gesù. Cercheremo allora di
comprendere il senso delle sue
parole, sapendo che in molti casi
possono richiedere una spiegazione,



perché si tratta di un testo antico, che
appartiene a una cultura in parte
diversa dalla nostra. Da qui
l’importanza di utilizzare una
versione del testo che abbia note
sufficienti e anche di adottare buoni
libri sul Vangelo e sulla Scrittura.

Poi leggiamo di nuovo il testo e ci
domandiamo: «“Signore, che cosa
dice a me questo testo? Che cosa vuoi
cambiare della mia vita con questo
messaggio? Che cosa mi dà fastidio in
questo testo? Perché questo non mi
interessa?”, oppure: «Che cosa mi
piace, che cosa mi stimola in questa
Parola? Che cosa mi attrae? Perché
mi attrae?”»[19]. Forse ci verrà alla
mente una persona bisognosa che ci
è vicina, forse ci ricorderemo che
dobbiamo chiedere perdono a
qualcuno... Alla fine, domandiamoci:
Come posso rispondere, con la mia
vita, a ciò che Gesù mi propone in
questo testo? «E presta attenzione,
perché forse Egli vorrà indicarti



qualche cosa: è il momento delle
mozioni interiori, di renderti conto,
di lasciarti convincere»[20]. Forse ci
strapperà un po’ d’amore, il desiderio
di donarci e, sempre, la certezza che
Egli ci tiene compagnia. Questa
contemplazione della vita del Signore
è fondamentale per ogni cristiano,
perché «tende a creare in noi una
visione sapienziale della realtà,
secondo Dio, e a formare in noi “il
pensiero di Cristo” (1 Cor 2, 16)»[21].

Naturalmente, sono molte le vie per
conoscere Gesù attraverso la
Scrittura. Proprio per questo san
Josemaría non voleva suggerire un
metodo, ma dava soltanto alcuni
consigli pratici che potessero servire
per la meditazione e la
contemplazione, fino ad arrivare a
«traboccare in affetti: atti di amore o
di dolore, ringraziamenti, suppliche,
propositi..., che costituiscono il frutto
in vista della vera orazione»[22].



Il Signore ci aspetta nel
Tabernacolo

«Quando ti avvicini al Tabernacolo
pensa che Lui... ti aspetta da venti
secoli»[23]. L’Eucaristia è
indubbiamente un luogo privilegiato
per incontrare Gesù e iniziare
un’amicizia con Lui. Questo è anche
la via seguita da san Josemaría. La
sua fede nella presenza viva di Cristo
si manifestava in tutti i suoi gesti
davanti il Santissimo. Encarnita
Ortega, che lo conobbe negli anni
quaranta, ricordava così la prima
meditazione che gli sentì predicare,
alle quale assistette con una certa
curiosità: «Il suo raccoglimento pieno
di naturalezza, la sua genuflessione
davanti al tabernacolo e il modo di
farci assaporare l’orazione
preparatoria della meditazione,
incoraggiandoci a essere consapevoli
che il Signore stava lì, e ci guardava e
ci ascoltava, mi fecero dimenticare
subito il mio desiderio di ascoltare



un grande oratore, e capire invece
l’importanza di ascoltare Dio e di
essere generosa con Lui»[24].

Le stesse cose ricordano coloro che lo
videro celebrare la Santa Messa: «Il
modo di celebrare la Santa Messa, il
tono sincero e concentrato con cui
recitava le diverse preghiere, senza
alcuna affettazione, le sue
genuflessioni e gli altri movimenti
liturgici mi impressionarono
moltissimo: Dio era lì, realmente
presente»[25]. Non erano cose
speciali, ma il modo di stare e di
muoversi, l’intensità delle preghiere,
il raccoglimento. Anche noi
potremmo trattare così Dio se
vivessimo con la certezza che Cristo,
il mio «Amico caro», è veramente
presente nell’Eucaristia. A quanti
abitavano nella prima Residenza
dell’Opera, quando finalmente fu
possibile riservare il Signore nel
tabernacolo, il Padre ricordava che
Dio «era uno dei residenti – il primo



–, e perciò incoraggiava ciascuno di
loro a fargli un po’ di compagnia, a
“salutarlo” con una genuflessione
entrando e uscendo dalla Residenza
o ad andare col pensiero davanti al
tabernacolo quando stavano in
camera da letto»[26].

Sono queste piccole attenzioni,
quando in esse mettiamo il nostro
cuore, che esprimono e nello stesso
tempo alimentano la nostra fede:
rivolgere a Dio il nostro pensiero
quando vediamo una chiesa, fargli
una breve visita durante la giornata,
cercare di vivere la Messa con
intensità e raccoglimento, andare
con l’immaginazione davanti al
tabernacolo per salutare il Signore o
per offrirgli il nostro lavoro... Piccole
attenzioni, le stesse che abbiamo
verso i nostri amici, quando andiamo
a trovarli o inviamo loro un
messaggio durante la giornata.



Cristo presente in coloro che ci
stanno accanto

Il comandamento dell’Amore è il
segno distintivo di coloro che
seguono Cristo. E non è soltanto un
modo di vivere, ma qualcosa che
nasce dalla fede che nelle persone
che ci stanno accanto è presente
Cristo stesso. È qualcosa
profondamente radicata
nell’insegnamento del Signore: in
diverse occasioni ci ricorda che,
quando ci prendiamo cura di chi ne
ha bisogno – e tutti, ciascuno a suo
modo, hanno bisogno di noi –, in
realtà è di Lui che ci prendiamo
cura[27]. Per questo è così
importante «riconoscere Cristo che ci
viene incontro negli uomini, nostri
fratelli»[28].

San Josemaría cercò di trovare
Cristo, prima di tutto, tra la gente più
bisognosa. Nei primi anni trenta
dedicò molte ore a visitare le



famiglie bisognose nei sobborghi di
Madrid, a prendersi cura dei malati
negli ospedali della capitale e a dare
catechesi ai bambini poveri. Più tardi
seppe trasmettere ai giovani che si
avvicinavano all’Opera il desiderio di
tale assistenza. Inoltre, questi stessi
giovani sperimentavano l’affetto –
umano e divino – che il Padre aveva
per loro. Francisco Botella, per
esempio, ripeteva che, quando lo
conobbe, fu accolto «come se mi
conoscesse da sempre; ricordo
ancora il suo sguardo profondo che
mi penetrò nell’anima e la sua gioia
che mi colpì riempiendomi di
serenità e di pace. Ebbi l’impressione
che mi conoscesse da dentro e, nello
stesso tempo, tutto con una
naturalezza e una semplicità che mi
davano l’impressione di stare nella
mia famiglia»[29]. Un altro di quei
giovani, non particolarmente
sentimentale, riconosceva: «si
prende cura di noi, come neppure le
nostre madri»[30].



In quei giovani, come nei poveri e
nei malati, san Josemaría aveva 
trovato il suo Amico. Alcuni anni
dopo, pensieroso, «chiedeva al suoi
figli, stretti attorno a lui: “Figli miei,
sapete perché vi amo tanto?”. Essi
tacevano e il Padre completava:
“Perché vedo scorrere in voi il
Sangue di Cristo”»[31]. Gesù, suo
amico, lo aveva portato a trovarlo
nelle persone che gli stavano accanto
e, in particolare, nei più bisognosi.
Anche noi, insieme al Vangelo e
all’Eucaristia, «siamo chiamati a
servire Gesù crocifisso in ogni
persona emarginata, a toccare la sua
carne benedetta in chi è escluso, ha
fame o sete, è nudo, carcerato,
malato, disoccupato, perseguitato,
rifugiato, emigrante. Lì troviamo il
nostro Dio, lì tocchiamo il
Signore»[32].

Lucas Buc



[1] San Josemaría, Cammino, n. 88.

[2] San Josemaría, Cammino, edizione
critico-storica di P. Rodríguez, 3ª ed.,
Rialp, Madrid 2004, commento al n.
88. Cfr. R. Herrando, Los años de
seminario de Josemaría Escrivá in
Zaragoza (1920-1925), Rialp, Madrid
2002, 197-201.

[3] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
1637 (citato in Camino, edizione
critico-storica, commento al n. 422).
Il primo giorno del ritiro fu il 4
ottobre 1932. Il testo servì di base per
Forgia, n. 2.

[4] Lettera 29-XII-1947/14-II-1966, n.
11, citato in A. Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. I,
Leonardo International, Milano 1999,
323.

[5] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 169.

[6] San Josemaría, Cammino, n. 422. <



[7] Cfr. ibid., nn. 244, 436.

[8] San Josemaría, Forgia, n. 495.

[9] S. Canals, Ascetica meditata, Ares,
Milano 4 2000, cap. “Gesù, l’Amico”,
p. 10.

[10] San Josemaría, Cammino, n. 91.

[11] Sant’Agostino, Soliloqui II, 1.1.

[12] Santa Teresa di Gesù, Libro della
vita, c. 8, n. 5.

[13] San Josemaría, Forgia, n. 738.

[14] San Josemaría, citato in Dos
meses de catequesis, vol. II, 651 (AGP,
Biblioteca P04).

[15] S. Hahn, “San Josemaría Escrivá,
lettore della Sacra Scrittura”, in 
Romana, 40 (2005), disponibile qui.

[16] Ricordo di F. Botella, in J.L.
González Gullón, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei

https://es.romana.org/art/40_8.0_1


(1933-1939), Rialp, Madrid 2016, 3ª
ed., 429.

[17] San Josemaría, Amici di Dio, n.
253.

[18] Beato Álvaro del Portillo,
“Presentazione” di È Gesù che passa.

[19] Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 153.

[20] San Josemaría, Amici di Dio, n.
253.

[21] Benedetto XVI, Es. Ap. Verbum
Domini (30-X-2010), n. 87.

[22] Javier Echevarría, “San
Josemaría Escrivá, maestro de
oración en la vida ordinaria”, 
Magnificat 2006, disponibile qui.

[23] San Josemaría, Cammino, n. 537.

[24] Ricordo citato in A. Vázquez de
Prada, Il Fondatore dell’Opus Dei, vol.

https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/


II, Leonardo International, Milano
2003, 561.

[25] Ricordo di Francisco Ponz, in A.
Vázquez de Prada, Il Fondatore
dell’Opus Dei, vol. II, 416-417.

[26] DYA. La Academia y Residencia...,
342.

[27] Cfr. Mt 10, 40; 25, 40; Lc 10, 16.

[28] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 111.

[29] Ricordo di F. Botella, in DYA. La
Academia y Residencia..., 433.

[30] Ricordo di J. Jiménez Vargas, in 
DYA. La Academia y Residencia..., 443.

[31] Citato in A. Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. III,
Leonardo International, Milano 2004,
392.



[32] Papa Francesco, Via Crucis con i
giovani durante la Giornata Mondiale
della Gioventù, 29-VII-2016.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/nuove-scoperte-
ii-gesu-e-il-mio-amico-del-cuore/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/nuove-scoperte-ii-gesu-e-il-mio-amico-del-cuore/
https://opusdei.org/it-it/article/nuove-scoperte-ii-gesu-e-il-mio-amico-del-cuore/
https://opusdei.org/it-it/article/nuove-scoperte-ii-gesu-e-il-mio-amico-del-cuore/

	Nuove scoperte (II): «Gesù è il mio amico del cuore»

