
opusdei.org

Nuove scoperte (I):
«Quella prima
orazione da figlio di
Dio»

Il senso della filiazione divina
cambia tutto; cambiò la vita di
san Josemaría quando,
inaspettatamente, fece questa
emozionante scoperta.

11/08/2017

«Sono momenti, figlie e figli miei,
idonei per addentrarci sempre più in
percorsi di contemplazione in mezzo
al mondo»[1]. Con queste parole il



prelato dell’Opus Dei indica una delle
priorità del momento. L’apostolato
dei cristiani è, oggi come sempre,
«una sovrabbondanza della nostra
vita interiore»[2]. Per un verso,
perché consiste nel comunicare
proprio questa Vita; per l’altro,
perché per proporre la fede al
mondo è necessario comprenderla e
viverla profondamente. Dobbiamo,
in definitiva, come ci ha indicato san
Josemaría, «introdurci con maggiore
profondità nel mistero dell’Amore di
Dio e poterlo poi mostrare agli
uomini con la parola e con
l’esempio»[3].

Questo percorso interiore ha una
peculiarità. Non va da un luogo
conosciuto a un altro sconosciuto:
consiste piuttosto nell’approfondire
ciò che già si conosce, ciò che sembra
ovvio, sentito e risentito. Si riscopre
allora qualcosa che, in realtà, già era
noto, ma che ora si percepisce con
una forza e una profondità nuova.



San Josemaría si riferisce a questa
esperienza parlando di alcune
scoperte di vita interiore che si
andarono aprendo ai suoi occhi in
maniera inaspettata. Ne parla in
questi termini, per esempio, in
Forgia:

«Nella vita interiore, come
nell’amore umano, è necessario
essere perseverante. Sì, devi
meditare molte volte gli stessi
argomenti, insistendo fino a scoprire
di nuovo l’America. E come mai non
avevo visto prima questa cosa così
chiara?, ti domanderai con sorpresa.
Semplicemente perché a volte siamo
come le pietre, che lasciano scorrere
l’acqua, senza assorbirne neanche
una goccia. Pertanto, è necessario
tornare a riflettere sulla stessa cosa,
che non è mai la stessa!, per
impregnarci delle benedizioni di
Dio»[4].



«Riflettete sulla stessa cosa» per
tentare di aprirci a tutta la sua
ricchezza e scoprire così «che non è
mai la stessa!». È questo il cammino
di contemplazione al quale siamo
chiamati. Dobbiamo solcare un mare
che, a prima vista, non ha nulla di
nuovo, perché fa parte del nostro
consueto panorama. San Josemaría
dice che bisogna fare nuove scoperte
perché, man mano che ci
addentriamo in un mare che
crediamo di conoscere bene, si
aprono davanti ai nostri occhi vasti e
insospettati orizzonti. Possiamo
allora dire al Signore, con parole di
santa Caterina da Siena: «sei come
un mare profondo, nel quale quanto
più cerco più trovo, e quanto più
trovo più ti cerco»[5].

Queste scoperte sono dovute alle luci
che Dio dà quando e come vuole.
Comunque, la nostra serena
riflessione ci mette nella disposizione
di ricevere queste luci del Signore. «E



come colui che prima stava nelle
tenebre e dopo vede all’improvviso il
sole che illumina il volto, e distingue
chiaramente quello che fino allora
non vedeva, allo stesso modo colui
che riceve lo Spirito Santo rimane
con l’anima illuminata»[6]. Negli
articoli che seguiranno ripasseremo
alcune di tali scoperte che san
Josemaría fece nella sua vita
interiore, per penetrare con lui
«nella profondità dell’Amore di Dio».

Abba Pater!

Una delle convinzioni radicate nei
primi cristiani era che si potevano
rivolgere a Dio come figli amati. Gesù
stesso aveva loro insegnato: «Voi
dunque pregate così: Padre nostro
che sei nei cieli...» (Mt 6, 9). Egli si
era presentato ai giudei come il Figlio
amato dal Padre e aveva insegnato ai
suoi discepoli a comportarsi allo
stesso modo. Gli apostoli lo avevano
ascoltato mentre si rivolgeva a Dio



con il termine che usavano i bambini
ebrei nel rivolgersi ai loro genitori. E,
dopo aver ricevuto lo Spirito Santo,
essi stessi avevano cominciato a
usare questa formula. Si trattava di
una cosa completamente nuova
rispetto alla pietà di Israele, ma San
Paolo ne parlerà come di una cosa
comune e conosciuta da tutti: «avete
ricevuto uno Spirito da figli adottivi,
per mezzo del quale gridiamo: “Abbà,
Padre! Lo Spirito stesso attesta al
nostro Spirito che siamo figli di
Dio» (Rm 8, 15-16). Era una
convinzione che li riempiva di
fiducia e conferiva loro un’audacia
impensata: «se siamo figli, siamo
anche eredi: eredi di Dio, coeredi di
Cristo» (Rm 8, 17). Gesù non è
soltanto l’Unigenito del Padre, ma
anche il primogenito di molti fratelli
(cfr. Rm 8, 29; Col 1, 15). La Vita
nuova, portata da Cristo, si
presentava ai loro occhi come una
vita di figli amati da Dio. Non era,
questa, una verità teorica o astratta,



ma qualcosa di reale che li riempiva
di una gioia straripante. Una
eccellente dimostrazione di ciò è il
grido che sfugge all’apostolo san
Giovanni nella sua prima lettera:
«Quale grande amore ci ha dato il
Padre per essere chiamati figli di Dio,
e lo siamo realmente!» (1 Gv 3, 1).

La paternità di Dio, il suo amore
singolarissimo e tenero per ciascuno
di noi, è una cosa che noi cristiani
impariamo da piccoli. Eppure, siamo
chiamati a scoprirlo in un modo
personale e vivo, che riesce a
trasformare la nostra relazione con
Dio. Se lo facciamo, davanti ai nostri
occhi si apre un mare di pace e di
fiducia, una distesa immensa nella
quale penetrare durante tutta la vita.
Per san Josemaría fu una scoperta
inattesa: l’apparizione improvvisa di
un panorama che si trovava in realtà
quasi celato in qualcosa che già
conosceva bene. Era l’autunno del
1931; lo ricordava molti anni dopo:



«Vi potrei dire persino quando,
persino il momento e dove avvenne
quella prima orazione da figlio di
Dio. Avevo imparato a chiamarlo
Padre nel “Padre nostro” fin da
bambino; ma sentire, vedere,
ammirare il desiderio di Dio che ci
vuole figli suoi..., fu per strada, e su
un tram – per un’ora, un’ora e mezza,
non so –: Abba, Pater!, sono stato
costretto a gridare»[7].

Nei mesi successivi san Josemaría
ritornò ripetutamente su questo
punto. Nel corso di ritiro che fece
l’anno dopo, per esempio, annotava:
«Primo giorno. Dio è mio Padre. Non
mi separo da questa
considerazione»[8]. L’intera giornata
a considerare la Paternità di Dio!
Anche se in un primo momento una
contemplazione così prolungata nel
tempo può sorprenderci, di fatto sta
a indicare la profondità raggiunta in
lui nell’esperienza della filiazione
divina. Anche la nostra prima



disposizione, nell’orazione e in
generale nel rivolgerci a Dio, deve
caratterizzarsi per un fiducioso
abbandono e una profonda
gratitudine. Affinché la nostra
relazione con Dio acquisti tale forma,
conviene scoprire personalmente,
ancora una volta, che Egli ha voluto
essere nostro Padre.

Chi è Dio per me?

Come san Josemaría, è probabile che
fin da piccoli impariamo che Dio è
Padre, ma forse ci rimane un buon
tratto di cammino per vivere la
nostra condizione di figli in tutta la
sua radicalità. Come possiamo
favorire questa scoperta?

Prima di ogni altra cosa, per scoprire
la paternità di Dio, spesso è
necessario restaurare la sua
immagine autentica. Chi è Egli per
me? In modo consapevole o
inconsapevole, c’è chi pensa che Dio
sia Qualcuno che impone leggi e



annuncia castighi a chi non le
compie. Qualcuno che vuole che si
rispetti la sua volontà e si adira per
ogni disobbedienza; insomma, un
Padrone di cui non saremmo altro
che sudditi involontari. In altri casi –
succede anche ad alcuni cristiani –,
Dio è considerato soprattutto il
motivo per il quale dobbiamo
comportarci bene. Si pensa a Lui
come la ragione per cui ognuno si
muove verso dove in realtà non
vuole, ma deve andare. Eppure Dio
«non è un comandante tirannico né
un giudice rigido e implacabile: è
nostro Padre. Ci parla dei nostri
peccati, dei nostri errori, della nostra
mancanza di generosità; ma lo fa per
liberarci da tutto questo e offrirci la
sua amicizia e il suo Amore»[9].

La difficoltà di riconoscere che «Dio è
Amore» (1 Gv 4, 8) a volte è dovuta
anche alla crisi che attraversa in vari
luoghi il concetto di paternità. Forse
ne abbiamo avuto la prova parlando



con gli amici o con i colleghi: la
parola “padre” non genera in loro
buoni ricordi, e un Dio che è Padre
non sembra loro particolarmente
attraente. Quando proponiamo loro
la fede, conviene aiutarli a
constatare come il loro dolore per
questa carenza dimostra fino a che
punto la paternità è iscritta nei loro
cuori: una paternità che li precede e
che li chiama. Un amico, un
sacerdote, possono aiutarli con la
loro vicinanza a scoprire l’amore del
«Padre, dal quale ogni paternità nei
cieli e sulla terra prende nome» (Ef 3,
14) e a provare questa tenerezza
anche nella «vocazione del
custodire»[10] che palpita in ognuno
di noi e che si fa strada nel padre o
nella madre che essi stessi già sono o
che vorranno essere un giorno. Così
potranno scoprire in fondo alla loro
anima l’autentico volto di Dio e la
maniera in cui noi suoi figli siamo
chiamati a vivere, sapendo di essere
guardati da Lui con un affetto



infinito. Infatti, un padre non ama il
figlio per quello che fa, per i risultati
che ottiene, ma semplicemente
perché è suo figlio. Nello stesso
tempo, lo lancia nel mondo, e fa in
modo da trarre il meglio da lui, ma
sempre partendo dal grande valore
che ha ai suoi occhi.

Può esserci utile pensarci, in
particolare, nei momenti difficili
dell’insuccesso, o quando la distanza
fra la nostra vita e i modelli che il
mondo in cui viviamo ci presenta ci
inducono ad avere una bassa
considerazione di noi stessi. «Questa
è la nostra “statura”, questa è la
nostra identità spirituale: siamo i
figli amati di Dio, sempre [...]. Non
accettarsi, vivere scontenti e pensare
in modo negativo significa non
riconoscere la nostra identità più
autentica: è come voltarsi dall’altra
parte quando Dio vuole fissare i suoi
occhi su di me; significa voler
impedire che si compia il suo sogno



in me. Dio ci ama così come siamo, e
non c’è peccato, difetto o errore che
gli faccia cambiare idea»[11].

Renderci conto che Dio è Padre
equivale a lasciarci guardare da Lui
come figli molto amati. In tal modo
comprendiamo che il nostro valore
non dipende da ciò che abbiamo – i
nostri talenti – o da ciò che facciamo
– i nostri successi –, ma dall’Amore
che ci ha creato, che ha sognato con
noi e ci ha costituiti «prima della
creazione del mondo» (Ef 1, 4).
Davanti alla fredda idea di Dio che a
volte si fa il mondo contemporaneo,
Benedetto XVI ha voluto ricordare fin
dall’inizio del suo pontificato che
«non siamo il prodotto casuale e
senza senso dell’evoluzione.
Ciascuno di noi è il frutto di un
pensiero di Dio. Ciascuno di noi è
voluto, ciascuno è amato, ciascuno è
necessario»[12]. Questa idea influisce
veramente nella nostra vita
quotidiana?



La fiduciosa speranza dei figli di
Dio

San Josemaría ricordava spesso ai
fedeli dell’Opus Dei che «il
fondamento della nostra vita
spirituale è il senso della nostra
filiazione divina»[13]. Lo paragonava
al «filo che unisce le perle di una
grande collana meravigliosa. La
filiazione divina è il filo, e lì si vanno
incastonando tutte le virtù, perché
sono virtù da figlio di Dio»[14]. Per
questo è di estrema importanza
chiedere a Dio che ci aiuti a fare
questa scoperta, che sostiene e dà
forma a tutta la nostra vita spirituale.

Il filo della filiazione divina si
traduce in «un atteggiamento
quotidiano di abbandono pieno di
speranza»[15], un atteggiamento che
è proprio dei figli, specialmente
quando sono piccoli. Per questo nella
vita e negli scritti di san Josemaría la
filiazione divina spesso era unita



all’infanzia spirituale. Certamente,
che cosa importano le cadute al
bambino che sta imparando ad
andare in bicicletta? Non hanno
nessuna importanza, se vede che suo
padre gli è vicino e lo incoraggia a
fare un altro tentativo. In questo
consiste il suo abbandono pieno di
speranza: «Papà dice che posso,
quindi… vado!».

Saperci figli di Dio ci dà anche la
sicurezza sulla quale appoggiarci per
portare a buon fine la missione che il
Signore ci ha affidato. Ci sentiremo
come quel figlio al quale il padre
dice: «Figlio, va’ oggi a lavorare nella
vigna» (Mt 21, 28). Forse in un primo
tempo saremo assaliti
dall’insicurezza o da mille idee di
diverso tipo; ma subito dopo terremo
presente che è nostro Padre che ce lo
chiede, dimostrandoci una fiducia
immensa. Come Cristo, impareremo
ad abbandonarci nelle mani del
Padre e a dirgli dal profondo della



nostra anima: «Non ciò che io voglio,
ma ciò che vuoi tu» (Mc 14, 36). San
Josemaría ci ha insegnato con la sua
vita a comportarci in questo modo, a
immagine di Cristo: «Nel corso degli
anni ho cercato senza cedimenti di
fondarmi su questa gioiosa realtà. La
mia orazione, in ogni circostanza, è
stata la stessa, pur con toni
differenti. Gli ho detto: Signore, Tu
mi hai messo qui; Tu mi hai affidato
questa o quella cosa e io confido in
Te. So che sei mio Padre e ho sempre
visto i piccoli fidarsi pienamente dei
loro genitori»[16]. Non possiamo
negare che ci saranno alcune
difficoltà; però le affronteremo
sapendo che, qualunque cosa
succeda, questo Padre onnipotente è
con noi, è al nostro fianco e veglia
per noi. Egli farà quello che ci
proponiamo, perché in fin dei conti è
opera sua; forse lo farà in un modo
diverso, ma più fecondo. «Quando ti
abbandoni sul serio nel Signore,
imparerai a contentarti di ciò che



avviene, e a non perdere la serenità
se le faccende – malgrado tu abbia
messo tutto l’impegno e i mezzi
opportuni – non riescono secondo i
tuoi gusti... Perché saranno “riuscite”
come sarà parso conveniente al
Signore»[17].

Coltivare il «senso della filiazione
divina»

San Josemaría, è bene notarlo, non
indicava come fondamento dello
spirito dell’Opus Dei la filiazione
divina, ma il senso della filiazione
divina. Non basta essere figli di Dio,
ma dobbiamo sapere di essere figli di
Dio e fare in modo che la nostra vita
acquisti tale senso. Avere questa
certezza nel cuore è il fondamento
più solido; la verità della nostra
filiazione divina diventa allora
qualcosa di operativo, con
ripercussioni concrete sulla nostra
vita.



Per coltivare questo senso, è bene
approfondire questa realtà con la
testa e con il cuore. Con la testa
prima, meditando nell’orazione i
passi della Scrittura che parlano
della paternità di Dio, della nostra
filiazione, della vita dei figli di Dio.
Questa meditazione può ricevere
luce dai molti testi di san Josemaría
sulla nostra condizione di figli di
Dio[18] o dalle riflessioni di altri
santi e scrittori cristiani[19].

Con il cuore possiamo andare più a
fondo nella nostra condizione di figli
di Dio ricorrendo al Padre con
fiducia, abbandonandoci nel suo
Amore, attualizzando con o senza
parole il nostro atteggiamento filiale,
e cercando di tenere sempre
presente l’Amore che Egli ha per noi.
Un modo di farlo è rivolgersi a Lui
con brevi invocazioni o giaculatorie.
San Josemaría suggeriva: «Chiamalo
Padre molte volte al giorno e digli –
da solo a solo, nel tuo cuore – che lo



ami, che lo adori, che senti l’orgoglio
– che ti riempie di forza – di essere
suo figlio»[20]. Possiamo anche
ricorrere a una breve preghiera che
ci aiuti ad affrontare la giornata con
la sicurezza di sentirci figli di Dio, o a
concluderla, con gratitudine,
contrizione e speranza. Papa
Francesco proponeva ai giovani
questa preghiera: «”Signore, ti rendo
grazie, perché mi ami; sono sicuro
che mi ami; fa’ che m’innamori della
mia vita”. Non dei miei difetti, che
devo correggere, ma della vita, che è
un grande dono: è il tempo per
amare e per essere amato»[21].

Ritornare alla casa del Padre

La famiglia è stata descritta come «il
luogo dove si ritorna», dove troviamo
riparo e riposo. Lo è in modo
particolare in quanto «santuario
dell’amore e della vita»[22], come
piaceva dire a san Giovanni Paolo II.
Lì ritroviamo l’Amore che dà senso e



valore alla nostra vita, perché è alla
sua stessa origine.

In egual modo, sentirci figli di Dio ci
permette di tornare a Lui con fiducia
quando siamo stanchi, quando ci
hanno trattato male o ci sentiamo
feriti..., o anche quando lo abbiamo
offeso. Tornare al Padre è un altro
modo di vivere in questo
atteggiamento di «abbandono pieno
di speranza». Conviene meditare
spesso la parabola, raccontata da san
Luca, del padre che aveva due figli
(cfr. Lc 15, 11-32): «Dio ci aspetta,
come il padre della parabola, con le
braccia aperte, benché non lo
meritiamo. Non gli importa l’entità
del nostro debito. Come nel caso del
figliol prodigo, dobbiamo solo aprire
il cuore, sentire la nostalgia del
focolare paterno, meravigliarci e
rallegrarci di fronte al dono divino di
poterci chiamare e di essere –
nonostante tante mancanze di



corrispondenza – veramente figli di
Dio»[23].

Forse quel figlio non ha pensato
tanto al dolore che aveva causato a
suo Padre: soprattutto aveva
nostalgia della buona accoglienza
che riceveva nella casa paterna (cfr.
Lc 15, 17-19). Vi si dirige con l’idea di
essere soltanto che uno dei tanti
servi. Eppure suo padre lo riceve – va
a cercarlo, gli getta le braccia al collo
e lo colma di baci! –, ricordandogli la
sua identità più profonda: è suo
figlio. Immediatamente ordina che
gli portino le vesti, i sandali,
l’anello..., i segni di quella filiazione
che neppure il suo cattivo
comportamento poteva cancellare.
«Si trattava, in fin dei conti, del
proprio figlio, e tale rapporto non
poteva essere né alienato, né
distrutto da nessun
comportamento»[24].



Benché a volte possiamo vedere Dio
come un padrone del quale siamo
servi, o come un freddo giudice, Egli
si mantiene fedele al suo Amore di
Padre. La possibilità di avvicinarci a
Lui dopo essere caduti è sempre
un’occasione magnifica per
scoprirlo. Nello stesso tempo, questo
ci rivela la nostra identità personale.
Non si tratta solamente del fatto che
Egli abbia deciso di amarci ad ogni
costo, ma al fatto che veramente
siamo – per grazia – figli di Dio.
Siamo figli di Dio e niente, né
nessuno, potrà derubarci di questa
dignità. Neppure noi stessi. Davanti
alla realtà della nostra debolezza e
del peccato – consapevole e
volontario – non dobbiamo
permettere che ci invada la
disperazione. Come affermava san
Josemaría, questa conclusione «non è
l’ultima parola. L’ultima parola la
dice Dio, ed è la parola del suo amore
salvifico e misericordioso e, pertanto,



la parola che dichiara la nostra
filiazione divina»[25].

Occupati ad amare

Il senso della filiazione divina
cambia tutto, come cambiò la vita di
san Josemaría quando,
inaspettatamente, fece questa
scoperta. Com’è diversa la vita
interiore quando, invece di basarla
sui nostri progressi o sui nostri
propositi di migliorare, la fondiamo
sull’Amore che ci precede e ci
aspetta! Se uno dà la priorità a ciò
che egli stesso fa, la sua vita
spirituale ruota quasi esclusivamente
attorno al miglioramento personale.
Alla lunga questo modo di vivere non
soltanto rischia di lasciare l’amore di
Dio dimenticato in un angolo
dell’anima, ma anche di portare allo
scoraggiamento, perché diventa una
lotta nella quale dopo il fallimento
c’è la solitudine.



Quando, invece, basiamo tutto su ciò
che Dio fa, lasciandoci amare ogni
giorno da Lui, accettando giorno
dopo giorno la sua Salvezza, la lotta
assume un altro aspetto. Se ne
usciamo vincitori, si faranno strada
con naturalezza la gratitudine e la
lode; se cadiamo sconfitti, la nostra
relazione con Dio consisterà nel
tornare pieni di fiducia al Padre,
chiedendo perdono e lasciandoci
abbracciare da Lui. Si capisce così
che «la filiazione divina non è una
virtù particolare, che abbia atti
propri, ma la condizione permanente
del soggetto delle virtù. Per questo
non si agisce come figlio di Dio con
alcune azioni determinate: tutta la
nostra attività, l’esercizio delle nostre
virtù, può e deve essere esercizio
della filiazione divina»[26].

Non c’è sconfitta per chi vuole
accogliere ogni giorno l’Amore di
Dio. Anche il peccato può diventare
un’occasione per ricordare la nostra



identità di figli e per tornare al
Padre, che insiste nel venire incontro
a noi esclamando: «Figlio, figlio
mio!». Proprio da questa
consapevolezza nascerà – come
nasceva in san Josemaría – la forza di
cui abbiamo bisogno per camminare
nuovamente dietro al Signore: «So
che tutti noi, forti dello splendore e
dell’aiuto della grazia, sapremo
vedere con decisione che cosa
bisogna bruciare, e la bruceremo;
che cosa bisogna strappare, e la
strapperemo; che cosa bisogna
donare, e la doneremo»[27]. E lo
faremo senza angosce e senza
scoraggiamenti, cercando di non
confondere l’ideale della vita
cristiana con il perfezionismo[28].
Così vivremo attenti all’Amore che
Dio ha per noi, occupati ad amare.
Saremo come figli piccoli che hanno
scoperto un po’ dell’Amore del Padre
e vogliono ringraziarlo in mille modi
e corrispondere con tutto l’amore –



poco o molto – che sono capaci di
esprimere.

Lucas Buch

________________________________

[1] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14-
II-2017, n. 30.

[2] Ibidem. Cfr. San Josemaría,
Cammino, n. 961; Amici di Dio, n.
239.

[3] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 97.

[4] San Josemaría, Forgia, n. 540.

[5] Santa Caterina da Siena, Dialogo,
c. 167.

[6] San Cirillo di Gerusalemme,
Catechesi 16, 16.

[7] San Josemaría, Meditazione del
24-XII-1969 (in A. Vázquez de Prada,
Il Fondatore dell’Opus Dei, vol. I,



Leonardo International, Milano 1999,
p. 410).

[8] San Josemaría, Appunti intimi, n.
1637 (citato in A. Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. I, p.
495).

[9] È Gesù che passa, n. 64.

[10] Papa Francesco, Omelia nella
Messa di inizio del pontificato, 19-
III-2013.

[11] Papa Francesco, Omelia, 31-
VII-2016.

[12] Benedetto XVI, Omelia nella
Messa di inizio del pontificato, 24-
IV-2005.

[13] San Josemaría, Lettera 25-I-1961,
n. 54 (in E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, vol. II, Rialp,
Madrid 2013, p. 20, nota 3).



[14] San Josemaría, Appunti della
predicazione, 6-VII-1974, in E.
Burkhart, J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, vol. II, p. 108.

[15] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14-
II-2017, n. 8.

[16] San Josemaría, Amici di Dio, n.
143.

[17] San Josemaría, Solco, n. 860.

[18] Cfr. per es. F. Ocáriz, “Filiación
divina” in Diccionario de san
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Monte Carmelo, Burgos 2013, pp.
519-526.

[19] L’anno giubilare della
Misericordia ha permesso di
riscoprirne alcuni. Cfr. Pontificio
Consiglio per la Promozione della
Nuova Evangelizzazione,
Misericordiosi come il Padre. Sussidi



per il Giubileo della Misericordia
2015-2016.

[20] Amici di Dio, n. 150.

[21] Papa Francesco, Omelia, 31-
VII-2016.

[22] San Giovanni Paolo II, Omelia, 4-
V-2003.

[23] È Gesù che passa, n. 64.

[24] San Giovanni Paolo II, Enc, Dives
in Misericordia (30-XI-1980), n. 5.

[25] È Gesù che passa, n. 66.

[26] F. Ocáriz – I. de Celaya, Vivir
como Hijos de Dios, Eunsa, Pamplona
1993, p. 54.

[27] È Gesù che passa, n. 66.

[28] Cfr. F. Ocáriz, Lettera pastorale,
14-II-2017, n. 8.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/nuove-scoperte-
i-quella-prima-orazione-da-figlio-d/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/nuove-scoperte-i-quella-prima-orazione-da-figlio-d/
https://opusdei.org/it-it/article/nuove-scoperte-i-quella-prima-orazione-da-figlio-d/
https://opusdei.org/it-it/article/nuove-scoperte-i-quella-prima-orazione-da-figlio-d/

	Nuove scoperte (I): «Quella prima orazione da figlio di Dio»

