
opusdei.org

«Nulla va perduto!»:
lezione del prelato
sulla speranza

Condividiamo una lezione di
mons. Fernando Ocáriz,
impartita a Roma nel novembre
2024, nella quale riflette sulla
virtù della speranza in
occasione dell’Anno Giubilare.

30/09/2025

La bolla di indizione del Giubileo
2025, promulgata da papa Francesco,
si apre con le parole di san Paolo ai
Romani, che danno anche il titolo al

https://opusdei.org/it-it/article/spes-non-confundit-lebook-gratuito-della-bolla-di-indizione-del-giubileo-ordinario-dellanno-2025/
https://opusdei.org/it-it/article/spes-non-confundit-lebook-gratuito-della-bolla-di-indizione-del-giubileo-ordinario-dellanno-2025/


documento: «La speranza non
delude» (Rm 5,5), spes non confundit.
Queste parole racchiudono un
significato molto profondo. Quando
abbiamo una vera speranza, essa
non viene meno. Possiamo venir
meno noi, ma la speranza mai,
perché Dio è fedele al suo amore per
noi e alle sue promesse.

È vero che, talvolta, possiamo riporre
speranza in cose che non accadono:
per esempio, confidiamo
nell’efficacia di una specifica
iniziativa apostolica o nel buon esito
di una conversazione, e può
succedere che i frutti non arrivino.
Significa forse che la speranza ha
deluso? No, perché la speranza che si
fonda sull’amore di Dio per noi ci
permette di affermare con sicurezza,
come diceva san Josemaría: «Nulla
va perduto!» (Forgia, n. 278). Ciò che
facciamo per il Signore, ciò che
realizziamo seguendo la volontà di
Dio, è sempre efficace, anche se non



vediamo subito i risultati. Forse li
vedremo in un altro modo, in un
altro momento, oppure non li
vedremo in questa vita. Forse ne
verrà un frutto diverso da quello che
ci aspettavamo. In questo modo,
possiamo avere la sicura speranza
che nulla va perduto.

Dopo questa breve introduzione, la
lezione consisterà
fondamentalmente nel rileggere
alcuni testi del Papa, tratti dalla bolla
di indizione del Giubileo 2025, di san
Josemaría e, naturalmente, della
Sacra Scrittura. Li leggerò e
commenterò brevemente, con l’idea
che possano sostenere le disposizioni
interiori che favoriranno un
accrescimento della nostra speranza.
La speranza soprannaturale è un
dono di Dio che non si può ottenere
solo con le forze umane. Tuttavia,
possiamo predisporre l’anima a
ricevere i doni di Dio, specialmente
la fede, la speranza e la carità.



Cos’è la speranza?

La speranza è una virtù che ci fa
confidare nel conseguimento di un
bene futuro, più o meno arduo, ma
possibile. Questi ne sono i tre
requisiti: futuro, arduo e possibile.
Non avrebbe senso una speranza che
non rispettasse questi criteri. Per
esempio, non posso dire che spero di
andare domani sulla luna: sarebbe
una speranza “folle”, perché non è
possibile. Non ha ragione di speranza
nemmeno desiderare qualcosa che
non sia arduo. In senso stretto, non
posso dire che spero di arrivare a
casa mia tra tre ore. Sebbene in
questa vita nulla sia sicuro al cento
per cento, ci sono cose che,
umanamente parlando, non sono
propriamente oggetto di speranza.

La speranza è una virtù umana
fondamentale, perché tutti abbiamo
sempre qualche attesa: i frutti del
nostro lavoro, dei beni possibili, la



fine di ogni tipo di situazione. Ma,
come ho appena ricordato, la
speranza è anche una virtù
soprannaturale, teologale. Qual è
l’oggetto della virtù soprannaturale
della speranza? La vita eterna,
l’unione con Dio, la salvezza, la
felicità immensa del cielo. Questa è la
grande speranza. Partecipare alla
vita di Dio è una meta che possiamo
raggiungere, perché è Dio stesso a
offrircene la possibilità.

Nel cuore di ogni persona c’è già una
speranza umana, naturale,
necessaria. Papa Francesco scrive:
«Nel cuore di ogni persona è
racchiusa la speranza come desiderio
e attesa del bene, pur non sapendo
che cosa il domani porterà con
sé» (Spes non confundit, n. 1). La
speranza, anche se non è sicurezza
umana, non si volge comunque a
qualcosa di impossibile: è attesa del
bene, una possibilità che quel bene
arrivi.



L’oggetto della speranza teologale,
che porta a compimento anche
quella naturale, è la salvezza, la
felicità eterna con Dio. San Paolo
parla della «speranza che vi attende
nei cieli» (Col 1,5). Questa speranza
nella felicità del cielo è unita alla
fede nell’amore di Dio per noi e nei
mezzi che Egli ci ha dato perché
possiamo giungervi: l’Eucaristia, la
preghiera…

La speranza nella vita eterna è così
importante che il Concilio di Trento
condannò chi sosteneva che fosse
sbagliato sperare nella vita eterna e
che si dovesse agire senza
pretendere il premio del cielo. Il
Concilio dichiara: «Se qualcuno
afferma che colui che è giustificato
pecca, quando opera bene in vista
della eterna ricompensa: sia
anatema» (Concilio di Trento, sess. VI,
can. 31). La speranza del premio
eterno non solo non è sbagliata, ma



anzi è voluta da Dio ed è inseparabile
dalla fede e dalla carità.

Il fondamento della speranza

Qual è il fondamento della speranza?
La risposta è semplice: la fede. Come
dice la Lettera agli Ebrei: «La fede è
fondamento di ciò che si spera» (Eb
11,1). Di che fede si tratta? Della fede
nell’amore di Dio per noi. Una fede
che dà sicurezza alla speranza,
perché si fonda su ciò che non viene
mai meno: l’amore indefettibile di
Dio per ognuno di noi.

Il Papa afferma: «La speranza, infatti,
nasce dall’amore e si fonda
sull’amore che scaturisce dal Cuore
di Gesù trafitto sulla croce» (Spes non
confundit, n. 3). E cita poi san Paolo
nella Lettera ai Romani: «Se infatti,
quand’eravamo nemici, siamo stati
riconciliati con Dio per mezzo della
morte del Figlio suo, molto più, ora
che siamo riconciliati, saremo salvati
mediante la sua vita» (Rm 5,10).



Pertanto, la speranza nasce dalla
sicurezza della fede nell’amore di Dio
per noi.

Dobbiamo coltivare nella nostra vita
la fede nell’amore di Dio, che è un
amore concreto. Non è un amore
astratto per l’umanità in generale,
ma un amore personale, rivolto a
ciascuno di noi ora e sempre. Il
Signore ci guarda, è dentro di noi con
la grazia che ci eleva e santifica, e ci
ama in modo molto personale.
Questo amore è la nostra forza, che ci
fa sperare in ciò che, pur essendo
arduo, è possibile: diventare santi,
raggiungere l’unione piena e
definitiva con Dio alla quale
aspiriamo.

È pure importante ricordare che,
nella vita spirituale, nella lotta
ascetica, nel cominciare e
ricominciare, è sempre necessario
vivere di speranza. Una speranza che
non si basa sulle nostre forze, come



se fosse una lotta nella quale
dobbiamo vincere a tutti i costi, ma
sull’amore di Dio. Egli tiene presente
la nostra fragilità, ma conta
soprattutto sulla sua infinita potenza,
che si identifica con il suo amore per
noi.

Conviene anche considerare che in
Dio coincidono la conoscenza e
l’amore. Ci conosce e ci ama
infinitamente. Inoltre, lo spirito
peculiare dell’Opus Dei ci invita a
considerare che l’amore di Dio ci
costituisce realmente suoi figli. La
consapevolezza della filiazione
divina rafforza la nostra speranza,
come spiega san Josemaría in una
delle sue omelie: «Vorrei che anche a
voi avvenisse come a me: la
sicurezza di sentirmi — di sapermi —
figlio di Dio mi riempie di quella vera
speranza che, infusa nelle creature
come virtù soprannaturale, si adatta
alla nostra natura ed è anche una



virtù molto umana» (Amici di Dio, n.
208).

La virtù soprannaturale della
speranza eleva la naturale capacità
umana di confidare nel
conseguimento del bene, per quanto
arduo. Sapere di essere figli di Dio ci
fa acquisire una speranza sicura
nella meta. L’esperienza delle
proprie miserie potrebbe indurre ad
aspirare al massimo a salvarsi, come
se la salvezza non coincidesse con la
santità, e a considerare quest’ultima
una “utopia ascetica”. Il fine è
diventare santi e, se la vita termina
senza un grado sufficiente di santità,
si resterà in purgatorio finché non lo
si sia acquisito. È difficile conseguire
la santità senza sforzo: è un percorso
arduo, ma la speranza di raggiungere
l’obiettivo si può realizzare con la
grazia di Dio.

Come ho appena ricordato con la
citazione di nostro Padre, la nostra



speranza è improntata sulla
filiazione divina. Abbiamo un motivo
straordinario per sperare di essere
santi, per pensare di poter condurre
a buon fine la nostra vita: siamo
figlie e figli amati da Dio. Ce lo
ripetiamo spesso e ora lo facciamo
con le parole di san Giovanni: «E noi
abbiamo conosciuto e creduto
l'amore che Dio ha in noi» (1Gv 4,16).
La sostanza di una vita vissuta alla
luce del Vangelo è conoscere e
credere l’amore di Dio per noi, che ci
ha resi per grazia suoi figli, e
rinnovare costantemente questa
fede.

La fede nell’amore di Dio ci fa essere
pieni di fiducia nella provvidenza,
consapevoli che non stiamo al
mondo abbandonati al caso. Non può
essere che Dio ci ami tanto e poi ci
lasci vagare da soli. Ci ama e ci
accompagna in ogni istante,
rispettando la nostra libertà. Non ci
ama a distanza ma provvede a noi



continuamente. Papa Benedetto XVI,
nella sua enciclica sulla speranza,
scrive: «Dio è il fondamento della
speranza – non un qualsiasi dio, ma
quel Dio che possiede un volto
umano e che ci ha amati sino alla
fine: ogni singolo e l’umanità nel suo
insieme» (Spe salvi, n. 31). La fede in
questo amore concreto di Dio per noi
è il fondamento della nostra
speranza. Per contro, nella Lettera
agli Efesini san Paolo descrive i
pagani come persone «senza
speranza e senza Dio nel mondo» (Ef
2,12). La speranza si basa su Dio, sul
suo amore concreto e personale.
Benché esistano speranze umane,
esse si esauriscono con questa vita e
non vanno oltre. Senza Dio non si
può sperare in qualcosa di
veramente definitivo.

Sicurezza in Dio

La speranza cristiana ha una
caratteristica che sembra



contraddittoria: la certezza.
Possiamo avere certezza di qualcosa
che è possibile, ma non immediato
né completamente sicuro? Sì:
abbiamo una speranza sicura,
fondata sulla volontà di Dio, sul fatto
che Egli è fedele al suo amore per
noi.

«Questa infatti è volontà di Dio, la
vostra santificazione» (1Ts 4,3). Ciò
non solo significa che Dio ci vuole
santi, ma che si è preso Lui stesso
l’impegno, per così dire, della nostra
santificazione. Dio non ci offre solo i
mezzi (la rivelazione, i sacramenti…)
ma, senza forzare la nostra libertà, e
piuttosto donandocela, ci dà anche
tutte le grazie necessarie per
giungere alla meta. Abbiamo la 
speranza sicura di arrivare alla meta
se lo vogliamo, perché la grazia non
ci mancherà: Dio è fedele.

Lo spiega san Paolo nella Lettera agli
Efesini: «Dio, ricco di misericordia,



per il grande amore con il quale ci ha
amato, da morti che eravamo per le
colpe, ci ha fatto rivivere con Cristo:
per grazia siete salvati. Con lui ci ha
anche risuscitato e ci ha fatto sedere
nei cieli, in Cristo Gesù» (Ef 2,4-7).
L’Apostolo non dice «ci farà sedere
nei cieli», ma «ci ha fatto sedere nei
cieli». La forza della speranza
conduce alla certezza, senza smettere
di essere speranza.

San Josemaría scrisse: «Sono felice
per la certezza del Cielo che
raggiungeremo, se rimaniamo fedeli
sino alla fine» (Amici di Dio, n. 208).
Anche se potrebbe sembrare
contraddittorio «essere sicuri di
qualcosa che non è sicuro», in realtà
non lo è. In ciò consiste la vera
speranza cristiana. Siamo talmente
sicuri dell’amore di Dio, da poter
avere una speranza certa e sicura.
Questa speranza supera le nostre
miserie e i nostri difetti e, come
diceva il nostro Padre, ci garantisce



che, anche se moriremo con difetti,
possiamo essere santi perché, se
sapremo corrispondere, il Signore ci
condurrà a una santità che consiste
nella pienezza dell’amore. Tale
pienezza dell’amore è perfettamente
compatibile con l’avere difetti,
purché non siano né accettati né
voluti ma si perseveri a combatte per
amore contro di essi, anche se non si
riesce a sconfiggerli del tutto.

Siamo quindi certi che andremo in
cielo se saremo fedeli, se rimarremo
nel suo amore. Inoltre, abbiamo la
sicurezza che saremo fedeli se lo
vogliamo, se perseveriamo
liberamente nell’amore, perché la
grazia di Dio non ci mancherà.

La certezza dell’impossibile

La speranza cristiana non è una
chimera, perché possiamo fare
assegnamento sulla grazia di Dio.
Pertanto, sul piano soprannaturale,
pensando sia alla nostra



santificazione personale sia
all’efficacia permanente del lavoro
apostolico dell’Opera, al nostro
impegno per portare avanti l’Opus
Dei, dobbiamo tenere presente ciò
che diceva san Josemaría sulla
«certezza dell’impossibile» (Lettera
29, n. 60). La speranza rende
possibile avere «la certezza
dell’impossibile».

In primo luogo, è quella di essere
santi, perché quando facciamo
esperienza della nostra debolezza o
della nostra limitatezza, diventare
santi sembra impossibile, mentre
invece ne siamo sicuri, perché
possediamo la fede nell’amore di Dio,
che è il fondamento della speranza.

È anche molto bello il ritratto che san
Paolo, nella Lettera ai Romani, fa di
Abramo, il quale «credette, saldo
nella speranza contro ogni
speranza». San Josemaría ricordava
spesso l’espressione «sperare contro

https://opusdei.org/it-it/article/san-josemaria-lettera-29-missione-opera-san-gabriele-evangelizzazione-laici/
https://opusdei.org/it-it/article/san-josemaria-lettera-29-missione-opera-san-gabriele-evangelizzazione-laici/
https://opusdei.org/it-it/article/san-josemaria-lettera-29-missione-opera-san-gabriele-evangelizzazione-laici/
https://opusdei.org/it-it/article/san-josemaria-lettera-29-missione-opera-san-gabriele-evangelizzazione-laici/


ogni speranza». Torno a dire che la
frase sembra contraddittoria ma
invece, intesa correttamente,
esprime la pienezza della speranza.
Significa che possiamo sperare anche
quando, umanamente, non ce n’è
alcun motivo.

La speranza cristiana, dunque, ha un
fondamento saldo: l’unione con Dio,
che Lui stesso promette e che
consiste nella gloria del cielo. La
speranza, poi, interviene anche in
molti aspetti della vita quotidiana. È
molto importante la speranza
apostolica. San Paolo, nella Prima
lettera ai Corinzi, scrive: «Sapendo
che la vostra fatica non è vana nel
Signore» (1Cor 15,58). Nostro Padre
volle far incidere il testo latino
sull’architrave di una porta della
Villa Vecchia, a Roma: Semper
scientes quod labor vester non est
inanis in Domino. Nulla di ciò che
facciamo è vano davanti a Dio.



Il Papa, in Spes non confundit, invita
a trasmettere speranza quando
scrive: «Non manchi l’attenzione
inclusiva verso quanti, trovandosi in
condizioni di vita particolarmente
faticose, sperimentano la propria
debolezza» (n. 11). È molto
importante diffondere la speranza,
perché molte persone sembrano non
averne. Vivere senza speranza, senza
vere mete che valga la pena
raggiungere, è paralizzante. Bisogna
infondere speranza nell’apostolato,
nella cura delle persone alle quali
prestiamo un qualche aiuto.
Dobbiamo essere persone che
trasmettono speranza, che non
enfatizzano le difficoltà piuttosto che
le soluzioni. Bisogna essere positivi,
essere portatori di speranza.

Abbiamo bisogno di vivere di
speranza anche quando, come tutti,
sperimentiamo qualche difficoltà:
l’evidenza dei nostri difetti, problemi
di lavoro, di salute o di qualsiasi



genere. Nella vita le possiamo
incontrare e le incontriamo. Papa
Francesco, in Spes non confundit, cita
ampiamente il testo della Lettera ai
Romani: «Chi ci separerà dall'amore
di Cristo? Forse la tribolazione,
l'angoscia, la persecuzione, la fame,
la nudità, il pericolo, la spada? Come
sta scritto: Per causa tua siamo messi
a morte tutto il giorno, siamo
considerati come pecore da macello.
Ma in tutte queste cose noi siamo più
che vincitori grazie a colui che ci ha
amati. Io sono infatti persuaso che né
morte né vita, né angeli né
principati, né presente né avvenire,
né potenze, né altezza né profondità,
né alcun'altra creatura potrà mai
separarci dall'amore di Dio, che è in
Cristo Gesù, nostro Signore» (Rm
8,35-39). È un testo straordinario, da
meditare spesso nella nostra
orazione.

Il Papa commenta brevemente: «Ecco
perché questa speranza non cede



nelle difficoltà: essa si fonda sulla
fede ed è nutrita dalla carità» (Spes
non confundit, n. 3), cosicché ci rende
possibile andare avanti nella vita,
nonostante tutte le difficoltà che
dobbiamo attraversare. Che cosa
potrà separarci dall’amore di Dio? I
principati, le potestà, la morte, la
vita, la spada, i pericoli, la fame?
Nulla può separarcene, se non siamo
noi a volercene allontanare. Perché –
dice san Paolo – «né alcun’altra
creatura potrà mai separarci
dall'amore di Dio, che è in Cristo
Gesù» (Rm 8,39). Solo noi possiamo
separarci dall’amore di Dio. Solo noi.
Non il demonio, non la malattia, non
le contrarietà, soltanto la nostra
libertà. Pertanto, di fronte alle
difficoltà, possiamo avere sempre
una grande speranza nell’amore di
Dio, manifestato in Cristo Gesù.

Dov’è la tua speranza?



Anche in questo contesto, è
meraviglioso rileggere le seguenti
righe di nostro Padre dall’Istruzione
per il lavoro di san Raffaele:
«Lavorate, pieni di speranza:
piantate, irrigate, confidando in Colui
che fa crescere, Dio (1Cor, 3,7). Se poi
il Signore permettesse la tentazione
dello scoraggiamento, davanti ad
apparenti avversità, come
l’impressione dell’inefficacia di
qualche attività apostolica e
formativa; o se qualcuno, come a
Tobia padre, vi domandasse: ubi est
spes tua, dov’è la tua speranza? [...],
alzando lo sguardo dalle miserie di
questa vita, che non è il vostro fine,
rispondete con quell’uomo
dell’Antico Testamento, forte e pieno
di speranza quoniam memor fuit
Domini in toto corde suo (Tb 1,13
Vulg.), perché restò fedele a Dio con
tutto il cuore: filii sanctorum sumus,
et vitam illam expectamus, quam
Deus daturus est his, qui fidem suam
nunquam mutant ab eo; siamo figli di



santi, e attendiamo la vita che Dio
darà a coloro che non hanno mai
abbandonato la fede in Lui (Tb 2,18
Vulg.)» (Istruzione 9-I-1935, n. 19). Di
fronte alle difficoltà, dobbiamo
lavorare con grande speranza;
dobbiamo piantare, confidando in
Dio che fa crescere e non nelle nostre
forze, che metteremo totalmente al
servizio del Signore nell’impegno
apostolico, consapevoli – ripeto - che
la nostra speranza è nella sicurezza
dell’amore di Dio per noi.

Dunque, forti della speranza ci
daremo con generosità. Vale la pena
essere generosi nell’apostolato, in
ogni sforzo per andare incontro alle
persone, e pure nella mortificazione
per l’apostolato, che comporta
dedicare tempo, superare difficoltà,
ecc.

San Josemaría, durante il suo
soggiorno in Venezuela, disse una
volta: «Mi ricordavo di quando



cominciammo, tanti anni fa. Iniziai
con tre, e adesso sono parecchie
migliaia di persone, centinaia di
migliaia. Ma c’era speranza.
Raccontano che, una volta, mentre
Alessandro Magno si preparava a
entrare in battaglia, distribuì tutti i
suoi beni tra i suoi ufficiali. Uno di
loro gli disse: “Mio Signore, ma a te
che cosa resta?”. Al che lui rispose:
“A me resta la speranza”». E
aggiunse: «Io vi guardo, e mi resta la
speranza» (san Josemaría, Appunti di
una meditazione, 10-II-1975). Proprio
così: queste parole possono aiutarci a
nutrire speranza negli altri. Quando
fate esperienza della vostra
debolezza, potete riempirvi di
speranza vedendo i vostri fratelli.
Questa speranza è chiamata a
estendersi al mondo intero.

Pace, preghiera, gioia

Il Papa invita a sperare nella pace del
mondo, una pace oggi quasi



introvabile, non solo a causa delle
principali guerre in corso, che sono
tremende e tristi, ma anche perché è
assente in molti settori sociali. Nostro
Padre diceva: «Non c’è pace nelle
coscienze» (In dialogo con il Signore,
21, 2a). Papa Francesco si augura che
«il primo segno di speranza si
traduca in pace per il mondo, che
ancora una volta si trova immerso
nella tragedia della guerra» (Spes non
confundit, n. 8). Si può sperare che il
mondo vada meglio, certamente,
perché significa anche sperare
nell’efficacia dell’apostolato, ma con
realismo: non sappiamo che cosa
accadrà, non possiamo predire il
futuro.

In realtà, l’Apocalisse e i discorsi
escatologici di Gesù nei Vangeli sono
molto drammatici. Tuttavia, non ci
tolgono la speranza, anzi, ci spingono
a far sì che, per quel che dipende da
noi, tutto possa andare meglio.
Pensiamo alla situazione attuale: in



alcuni Paesi viviamo in ambienti
molto scristianizzati. Sempre più
persone, pur essendo cattoliche, non
frequentano i sacramenti. Ci sono
città di Paesi tradizionalmente
cattolici, dove la pratica religiosa era
diffusissima, in cui ora alla Messa
domenicale partecipa solo una
percentuale molto ridotta della
popolazione. Al tempo stesso, ci sono
regioni dove le cose vanno molto
meglio. Ad ogni modo, possiamo
condividere con don Javier la
convinzione che la gente è buona:
«Quanta gente buona c’è nel
mondo!». Spesso ciò che manca è la
formazione. Perciò, le difficoltà
nell’apostolato non devono mai dare
adito allo scoraggiamento, ma
invitarci a pregare di più e a darci da
fare per raggiungere persone da
poter aiutare con l’amicizia e la
confidenza. Quanto più difficile è
l’ambiente, tanto più il Signore conta
su di noi, non perché siamo migliori,
ma perché ci ha dato molta



formazione, nonostante valiamo così
poco. Pertanto, forti nella speranza!

È applicabile a tutto. Quale speranza
abbiamo nella preghiera? Il Signore
ha detto: «Chiedete e otterrete» (Gv
16,24). È impressionante. Chiedete e
otterrete: sono parole assolutamente
vere. Certo, a volte chiediamo e non
riceviamo, ma possiamo pensare che
riceviamo in un altro modo, o che
non chiediamo bene. Altre volte,
invece, chiediamo bene e sembra che
non otteniamo. Per esempio,
preghiamo per una determinata
intenzione apostolica o perché una
persona guarisca, e non guarisce…
Allora, la preghiera è stata inutile?
No. Anche se non abbiamo ottenuto
ciò che chiedevamo, la preghiera non
è stata inefficace. Possiamo restare 
saldi nella speranza, per la fede nella
parola di Dio. Nulla si perde.

Infine, la gioia della speranza. «Siate
lieti nella speranza» (Rm 12,12), dice



san Paolo. Non è una speranza da
romanzo rosa, un ottimismo
affettato; infatti, aggiunge: «Costanti
nella tribolazione, perseveranti nella
preghiera». San Josemaría ci diceva:
«Ottimisti, contenti: Dio è con noi!
Per questo ogni giorno cresce la mia
speranza» (Memoria del beato
Josemaría Escrivá, pag. 106).
Ottimisti, contenti perché Dio è dalla
nostra parte. La virtù della speranza
ci mostra gli aspetti positivi, la
bellezza della vita, perché in tutto,
anche senza capire, vediamo l’amore
di Dio. Perciò, quando ci sentissimo
un po’ demoralizzati, pessimisti,
tristi, reagiremo subito, con un
grande atto di fede in ciò che sostiene
questa nostra gioiosa speranza: oggi,
adesso, Dio mi sta amando alla follia.
Ognuno può dirlo, pensarlo, facendo
un atto di fede profondo che ci
risolleva.

Parlando di speranza, la mente e il
cuore corrono alla santissima



Vergine, Spes nostra. Lei è la madre
della nostra speranza, colei che ci
ottiene dal Signore la grazia della
speranza, per possederla e per
donarla, come dice san Pietro
quando ci invita a essere «pronti
sempre a rispondere a chiunque vi
domandi ragione della speranza che
è in voi» (1Pt 3,15).

* * *

Concludo con la splendida frase di
san Paolo: «Il Dio della speranza vi
riempia, nel credere, di ogni gioia e
pace, perché abbondiate nella
speranza per la virtù dello Spirito
Santo» (Rm 15,13). Vi consiglio di
leggerla e di meditarla spesso.
Viviamo felici e, quando sorgessero
motivi umani per non esserlo,
pensiamo che al di sopra di qualsiasi
motivo umano ce n’è uno molto più
solido, che è il fondamento della
nostra speranza: l’amore di Dio per
noi.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/nulla-va-
perduto-lezione-del-prelato-sulla-

speranza/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/nulla-va-perduto-lezione-del-prelato-sulla-speranza/
https://opusdei.org/it-it/article/nulla-va-perduto-lezione-del-prelato-sulla-speranza/
https://opusdei.org/it-it/article/nulla-va-perduto-lezione-del-prelato-sulla-speranza/
https://opusdei.org/it-it/article/nulla-va-perduto-lezione-del-prelato-sulla-speranza/

	«Nulla va perduto!»: lezione del prelato sulla speranza

