
opusdei.org

La luce della fede
(XII): «Noi
predichiamo Cristo
crocifisso»

Che cosa significa che con la
sua morte sulla Croce e con la
sua Resurrezione Cristo ha
ottenuto il perdono di tutti gli
uomini? A chi ha offerto la sua
vita e perché? Che cosa significa
che la morte di Cristo è vita del
mondo, e che entrando nella
morte ha guadagnato a tutti la
vita? Quattro immagini ci
aiutano ad approfondire il
mistero.



15/11/2019

«Mentre i giudei chiedono i miracoli
e i greci cercano la sapienza, noi
predichiamo Cristo crocifisso,
scandalo per i giudei, stoltezza per i
pagani; ma per coloro che sono
chiamati, sia giudei che greci,
predichiamo Cristo potenza di Dio e
sapienza di Dio» (1 Cor 1, 22-24).

Non è facile accettare il mistero della
Croce. La prospettiva di un Messia
che, dopo essere stato umiliato,
finisce i suoi giorni su una Croce,
scandalizzava l’immaginazione di
Pietro (cfr. Mt 16, 21-23) , e neppure i
Dodici lo comprendevano (cfr. Lc 18,
30-34). Fu tanto dolorosa quella
sofferenza che Gesù chiese a suo
Padre di far passare quel calice (cfr. 
Mt 26, 39) e il cuore di Maria,
identificato con quello del Figlio,



conobbe ugualmente la naturale
reticenza davanti alla sofferenza.

È così naturale il rifiuto di un Dio che
finisce su un patibolo, che anche la
sua rappresentazione pittorica
impiegò secoli prima di farsi strada
nell’immaginario della cultura
cristiana, sia nel contesto ebraico che
greco-romano. Questa incapacità di
intendere è talmente naturale, che
noi stessi continuiamo a verificarlo
quando siamo visitati dalla Croce,
non nel turbamento artistico o nella 
teoria di un discorso, ma nell’acerba
concretezza della vita reale.

Malgrado la durezza della Croce, la
fiducia nel fatto che i progetti di Dio,
il loro mistero di salvezza,
rispondono a una logica che Egli
stesso ci ha voluto rivelare, spinse i
primi cristiani a difendere
l’indifendibile, fino al punto che oggi
qualunque bambino che impara il
catechismo ripete a memoria: «qual è



il segno del cristiano? Il segno del
cristiano è quello della santa
Croce»[1]. Il semplice gesto di farsi il
segno della croce ha in sé una forza
simbolica unica: confessa con
l’anima e con il corpo tutto il mistero
della creazione e della redenzione,
tutto ciò che il Padre, il Figlio e lo
Spirito Santo hanno fatto e faranno
per ciascuno di noi.

«Tutte le cose sono in travaglio e
nessuno potrebbe spiegarne il
motivo. Non si sazia l’occhio di
guardare né mai l’orecchio è sazio di
udire» (Qo 1, 8). La contemplazione
del mistero della Croce è sorgente
inesauribile di vita, a condizione che
ciascuno percorra il proprio
cammino intellettuale e spirituale.
Questa è stata l’esperienza dei grandi
maestri della tradizione cristiana,
che hanno risalito la via della Croce
con la loro predicazione e con la loro
vita. Più che una spiegazione, le
riflessioni che seguono vogliono



presentare quattro immagini capaci
di generare luce e serenità quando
sembra che la tenebra della Croce ci
avvolga.

Prima immagine: il trono della
misericordia

La prima immagine è quella del 
Trono della misericordia. È una
iconografia sviluppatasi soprattutto
nel Medioevo. Esistono numerose
variazioni, ma il motivo è sempre lo
stesso: Dio Padre sostiene con le sue
mani il Figlio sulla croce, mentre lo
Spirito Santo, rappresentato in forma
di colomba, appare tra i volti del
Padre e del Figlio. La forza di questa
immagine sta nel presentare la auto-
donazione come la donazione stessa
del Padre, grazie all’azione dello
Spirito Santo. In tal modo appare
chiaro, prima di tutto, che il Padre
rivela la propria misericordia per
ognuna delle sue creature non 
malgrado la, ma attraverso la



Passione del Figlio. Questo non
significa che l’amore di Dio abbia
sulla croce una manifestazione
eminente mediante il dolore che
comportò, ma perché costituisce, di
fatto, l’ultima e la più eloquente 
predicazione di Gesù sull’amore con
il quale il Padre rispetta e promuove
il bene e la libertà di tutti i suoi figli.

Questa immagine ci dice che Dio è
disposto a caricarsi del peso della
Croce piuttosto che forzare qualcuno
ad amarlo. Per questo, se guardiamo
bene attraverso le piaghe del Risorto,
non vedremo l’immagine di un Dio
tanto radicalmente trascendente da
considerare indegno della sua
purezza avere rapporti con coloro
che sono polvere del suolo e vanità
(cfr. Gn 2, 7; Sal 144, 4). L’immagine
del Dio cristiano dimostra, in un
modo sorprendente e nuovo, l’unità
della giustizia e della misericordia;
l’amore di Dio, che si mette sempre
dalla parte delle sue creature, e la



sua capacità di portare a
compimento il disegno originario
della creazione. Proprio la croce di
Cristo rende evidente il peso di
queste vicende, vale a dire, quanto
sia costato alla Trinità essere fedele
al proprio progetto, a quella pazzia
d’amore che è la creazione di esseri
personali che danno del Tu a Dio da
tutta l’eternità, sia sotto la forma di
un appassionato Ti amo, sia con un
amaro Ti odio. Nostro Padre diceva
spesso che proprio colui che ama,
soffre: «se in amore sono esperto, / è
a forza di dolore»[2].

Seconda immagine: il grido di Gesù

La seconda immagine è il grido di
Gesù: «Dio mio, Dio mio, perché mi
hai abbandonato?» (Mt 27, 46). Come
tutto nella vita di Gesù, questo
gemito che esce dalle profondità di
un corpo esausto funge da
rivelazione. Se ci guardiamo attorno
senza ingenuità, vedremo che spesso



i giusti sono quelli che finiscono per
perdere. È la continua verità del
salmo 73: «agli empi va
apparentemente bene, a quelli che
vogliono vivere al cospetto di Dio va
apparentemente male». In questo
senso, Gesù sulla Croce solidarizza
con tutti gli innocenti che soffrono
ingiustamente e di cui in questo
mondo non vengono ascoltate le
grida.

La Passione del Crocifisso è un atto di
compassio redentrice del Padre in
Cristo con tutte le vittime che, in un
modo o in un altro, hanno sofferto
per difendere la verità di Dio e la
verità dell’uomo. I loro lamenti, le
loro grida tante volte ridotte al
silenzio, trovano un luogo in Dio
grazie al grido di Gesù. In Lui non
vengono spenti, ma trovano una
risonanza divina. Nel perché di Gesù
le nostre domande più esasperate dal
dolore o dalla solitudine non sono
dimenticate, ma raggiungono la



certezza di una risposta piena
d’amore da parte della Trinità. Come
nel caso di Gesù, questa risposta sarà
piena solo quando arriverà la
Resurrezione. Tuttavia, se
impariamo a gridare in Lui, la nostra
pena si trasformerà gradatamente in
pace e serenità di vittoria[3].

Se è vero che nel banchetto eterno i
malvagi non si siederanno a tavola
accanto alle vittime, come se non
fosse successo niente[4], è facile
capire perché la croce sia
indissociabile dalla Resurrezione e
dal giudizio finale. Una predicazione
che insista esclusivamente su una di
queste tre realtà fa una caricatura
del mistero di Cristo e rende ancor
meno accettabile il volto di Cristo ai
nostri contemporanei. Il giudizio
finale è indissociabile dalla Croce e
dalla Resurrezione. È l’ultimo atto
della costituzione del Regno che Gesù
ha predicato fin dall’inizio; l’atto nel
quale le intenzioni del cuore saranno



manifestate e la sofferenza innocente
di tutti i giusti, a cominciare da
Abele, riceverà il pubblico
riconoscimento che merita.

Terza immagine: il buon ladrone

La terza immagine è la conversione
del buon ladrone (cfr. Lc 23, 40-43).
Appeso alla Croce, Gesù non soltanto
solidarizza con gli innocenti, ma
saggia le profondità dei cuori che
rifiutano Dio. Lo Spirito Santo muove
Gesù a non abbandonare nessuno,
neppure quelli che si ergono contro
di Lui. Gesù non è venuto a chiamare
i giusti, ma i peccatori (Mc 2, 17).
Durante la vita non ha parlato
soltanto del perdono e dell’amore
verso i nemici (Mt 5, 44), ma è morto
perdonando e benedicendo uno dei
malfattori che era crocifisso con Lui
(cfr. Lc 23, 43). Il buon ladrone passò
in pochi minuti dalla maledizione
alla benedizione. L’esodo per il quale
lo condusse Gesù è una metafora



della nostra vita, perché tutti
abbiamo peccato e siamo vissuti
privi della gloria di Dio (cfr. Rm 3,
23).

C’è una condizione, tuttavia, per
poter entrare nella benedizione,
perché nella relazione con Gesù non
c’è nulla di magico o di automatico:
nessuno, neppure Gesù, può
sostituire la nostra coscienza. Alla
fine della sua vita Gesù prosegue con
il suo programma iniziato al
Giordano (cfr. Mc 1, 14). Cerca i
pescatori e fraternizza con loro, ma
per chiamarli alla conversione e alla
penitenza (cfr. Lc 5, 32). La novità
della rivelazione della Croce consiste
nel fatto che a Dio basta un autentico
atto di contrizione per donare la
benedizione. Il buon ladrone non
ebbe l’opportunità di restituire ciò
che aveva rubato, eppure gode ormai
della vita eterna. Come nel nostro
Battesimo, risuona qui la scandalosa
generosità della parabola del figlio



prodigo: il Padre non esige che si
compia materialmente una
riparazione impossibile. Egli saggia
la verità del cuore e per questo gli 
basta che riconosciamo senza
ambagi il nostro peccato, che ci
pentiamo di cuore e che ci
abbracciamo a Gesù con la fede che
opera ciò che può per mezzo della
carità (cfr. Gal 5, 6). Il buon ladrone è
una bella immagine per
comprendere l’assoluta gratuità della
giustificazione e di quel minimo che
il Padre richiede per poterci
perdonare. Lo Spirito Santo che
opera in Gesù e nel suo Corpo, che è
la Chiesa, provvederà a sanare le
conseguenze che abbiamo causato
attorno a noi con i nostri peccati.

Dalla croce, Gesù ci guarda. La sua
preghiera di intercessione, «Padre,
perdonali, perché non sanno quello
che fanno» (Lc 23, 34), è una
preghiera efficace: ci mette, come il
ladrone, in condizione di riconoscere



la nostra colpa, di accettare la nostra
responsabilità e di aprirci alla
necessità del perdono. Se lo sguardo
di Gesù non fosse misericordioso, lo
spettacolo dei nostri peccati ci
porterebbe facilmente alla
disperazione. Ma il suo sguardo è
diverso: non ci riconduce ai nostri
atti, ma apre uno spazio nel quale il
dolore che proviamo nel renderci
conto della meschinità delle nostre
decisioni, non termina in un gesto
amaro. Il Figlio di Dio è oggetto di
una violenza assurda; la stessa che
rimane attiva nel nostro intimo
quando l’invidia, la superficialità o
semplicemente l’indifferenza davanti
al male e al peccato ci trasformano in
colpevoli. Però l’Amore di Dio è più
forte di qualunque sciocchezza delle
sue creature. La pazienza con cui
sopporta la debolezza di chi non ha
bastone (la im-becillitas) rivela che il
Padre ha in Cristo le sue mani
sempre aperte per accoglierci, se



veramente vogliamo fare lo sforzo di
lasciarci abbracciare da Lui.

Quarta immagine: l’Agnello
immolato davanti al trono di Dio

La quarta immagine è quella
dell’Agnello immolato che sta in
piedi davanti al trono di Dio (cfr. Ap
5, 1-14). Il profeta Isaia aveva usato
l’immagine dell’agnello per parlare
del servo sofferente (cfr. Is 53, 7). Il
Battista impiega la stessa immagine
per riferirsi a Gesù «che toglie i
peccati del mondo» (Gv 1, 29). Il
vangelo di san Giovanni fa
coincidere la morte di Cristo con il
momento del sacrificio rituale nel
tempio, forse per sottolineare in tal
modo che il sangue di un agnello
aveva liberato i primogeniti di
Israele dalla morte in Egitto (cfr. Es
12).

Il libro dell’Apocalisse presenta
Cristo come l’Agnello che vince i
potenti della terra, perché Egli è il Re



dei re e il Signore dei signori (cfr. Ap
17, 14). A chi non ha familiarità con il
mondo biblico può apparire difficile
comprendere l’insistenza – fino a
ventinove volte – con cui l’Apocalisse
si serve di questa immagine; ma per i
primi cristiani ebrei era tanto
naturale che ben presto si affermò la
potente immagine dell’Agnello
immolato e vittorioso, mirabile
sintesi di ciò che la successiva
tradizione cristiana chiamerà la
gloriosa esaltazione di Cristo sulla
Croce.

Tale tradizione, di origine giovannea,
contempla la croce come
anticipazione della gloria della
Resurrezione. In molti crocifissi
vediamo ancora oggi le cosiddette 
potenze, vale a dire, i raggi della
gloria del Risorto che si espandono
dalla croce al mondo intero. San
Josemaría, come tanti altri santi,
contemplava abitualmente la croce
da questo punto di vista[5].



Il capitolo 5 dell’Apocalisse contiene
un’allusione caratteristica dello stile
di san Giovanni. L’autore presenta
con grande drammaticità la scena di
un libro sigillato che nessuno è in
grado di aprire. Un angelo grida a
gran voce e domanda se c’è qualcuno
degno di sciogliere i sette sigilli. Ma
nessuno risponde. A quel silenzio
desolante, Giovanni proruppe in
pianto (cfr. v. 4). Uno dei vegliardi lo
tranquillizza e gli dice: «Non
piangere più; ecco, ha vinto il leone
della tribù di Giuda, il germoglio di
Davide; egli dunque aprirà il
libro» (Ap 5, 5). Il paradosso è che
quando questo leone fa atto di
presenza per aprire il libro, lo fa
assumendo l’aspetto di un agnello
(cfr. Ap 5, 6).

«Victor, quia victima»[6]. Vinse non
perché fu violento, ma perché fu
vittima della violenza. La vittoria del
Padre in Cristo rivela qualcosa di
questa divina passività e



mansuetudine che l’immagine
dell’agnello esprime in linguaggio
umano. Né il Padre richiese a suo
Figlio il dolore come soddisfazione,
né Cristo eliminò il peccato
distruggendo alcunché. Il Padre
chiese a suo Figlio di rivelare il suo
amore di Padre per ognuno di noi,
rischiando che gli uomini dessero
all’amore di Dio la direzione che
volevano loro. Gli chiese di svelare
sempre e senza ambagi che il Padre
non ritira i suoi doni, che la libertà è
reale e che Egli non vuole schiavi ma
figli. Ecco perché tutta la vita di Gesù
consistette nello smascherare la
logica dei cuori che, pur facendo le
cose esternamente, nel loro intimo
vivono schiavi della paura,
dell’invidia o del risentimento.

Gesù è venuto a liberarci dalla
schiavitù del peccato annunciando
che «il Padre stesso vi ama» (Gv 16,
27) e ha unito la sua volontà di uomo
a questo desiderio divino in modo



tanto perfetto da lasciarsi appendere
a un legno piuttosto che obbligare
chicchessia ad arrendersi a Dio. Il
paradosso di questo Agnello «mite e
umile» (Mt 11, 29), che è venuto «per
distruggere le opere del diavolo» (1
Gv 3, 8), è che le ha vinte subendo
sino alla fine la tentazione della
sfiducia nell’amore del Padre. In tal
modo ha dimostrato la grandezza del
cuore umano secondo il disegno
creatore di Dio: un cuore che,
mediante la forza dello Spirito Santo,
può lasciarsi modellare del tutto, può
abbracciare tutti ed è capace di
introdurre, nelle tenebre più dense
del rifiuto di Dio, la luce della fiducia
filiale.

La nostra libertà è reale e la Trinità
la ama tanto da volere che anche noi
diamo forma alla relazione che Egli
ha iniziato nella creazione. Né Gesù,
né quelli che lo hanno crocifisso, né
Maria, né Pietro, né Giuda erano
semplici esecutori di un copione già



scritto dall’eternità. È vero che Dio è
più di noi ed è Lui che ha stabilito le
regole e il senso di questo gioco, che
è la nostra vita; ma una regola
fondamentale è che noi decidiamo e
costruiamo con Lui il modo di vivere
nell’eternità. «Il Dio che ti ha creato
senza di te, non ti salverà senza di
te»[7]. Egli è sempre dalla nostra
parte e ci tende le mani, ma non
eserciterà alcuna violenza contro
nessuno di noi perché sa che il dono
di una relazione vissuta in libertà,
illumina la nostra storia.

Juan Rego

[1] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 617.

[2] San Josemaría, Amici di Dio, n. 68.

[3]Sal 22, 26-32: «Sei tu la mia lode
nella grande assemblea, scioglierò i



miei voti davanti ai suoi fedeli. I
poveri mangeranno e saranno
saziati, loderanno il Signore quanti lo
cercano: “Viva il loro cuore per
sempre”. Ricorderanno e torneranno
al Signore tutti i confini della terra, si
prostreranno davanti a lui tutte le
famiglie dei popoli. Poiché il regno è
del Signore, egli domina su tutte le
nazioni. A lui solo si prostreranno
quanti dormono sotto terra, davanti
a lui si curveranno quanti
discendono nella polvere. E io vivrò
per lui, lo servirà la mia discendenza.
Si parlerà del Signore alla
generazione che viene;
annunzieranno la sua giustizia; al
popolo che nascerà diranno: “Ecco
l’opera del Signore!”».

[4] Cfr. Benedetto XVI, Enc. Spe salvi,
30-XI-2007, n. 44.

[5] Cfr. San Josemaría, Cammino, n.
969.

[6] Sant’Agostino, Confessioni X, 43.



[7] Cfr. Sant’Agostino, Sermo 169, 11,
PL 38,923.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/article/noi-

predichiamo-cristo-crocifisso/
(25/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/noi-predichiamo-cristo-crocifisso/
https://opusdei.org/it-it/article/noi-predichiamo-cristo-crocifisso/
https://opusdei.org/it-it/article/noi-predichiamo-cristo-crocifisso/

	La luce della fede (XII): ​«Noi predichiamo Cristo crocifisso»

