
opusdei.org

Nella verità, la pace.

Pubblichiamo di seguito il
Messaggio di Benedetto XVI per
la Giornata Mondiale della Pace
del 2006 sul tema “Nella verità
la pace”.

05/01/2006

1. Con il tradizionale Messaggio per
la Giornata Mondiale della Pace,
all'inizio del nuovo anno, desidero
far giungere un affettuoso augurio a
tutti gli uomini e a tutte le donne del
mondo, particolarmente a coloro che
soffrono a causa della violenza e dei
conflitti armati. È un augurio carico



di speranza per un mondo più
sereno, dove cresca il numero di
quanti, individualmente o
comunitariamente, si impegnano a
percorrere le strade della giustizia e
della pace.

2. Vorrei subito rendere un sincero
tributo di gratitudine ai miei
Predecessori, i grandi Pontefici Paolo
VI e Giovanni Paolo II, illuminati
operatori di pace. Animati dallo
spirito delle Beatitudini, essi hanno
saputo leggere nei numerosi eventi
storici, che hanno segnato i loro
rispettivi Pontificati, il
provvidenziale intervento di Dio, mai
dimentico delle sorti del genere
umano. A più riprese, quali
infaticabili messaggeri del Vangelo,
essi hanno invitato ogni persona a
ripartire da Dio per poter
promuovere una pacifica convivenza
in tutte le regioni della terra. Nella
scia di questo nobilissimo
insegnamento si colloca il mio primo



Messaggio per la Giornata Mondiale
della Pace: con esso desidero
ancora una volta confermare la
ferma volontà della Santa Sede di
continuare a servire la causa della
pace.

Il nome stesso di Benedetto, che ho
scelto il giorno dell'elezione alla
Cattedra di Pietro, sta ad indicare il
mio convinto impegno in favore della
pace. Ho inteso, infatti, riferirmi sia
al Santo Patrono d'Europa, ispiratore
di una civilizzazione pacificatrice
nell'intero Continente, sia al Papa
Benedetto XV, che condannò la Prima
Guerra Mondiale come « inutile
strage » e si adoperò perché da tutti
venissero riconosciute le superiori
ragioni della pace.

3. Il tema di riflessione di
quest'anno — « Nella verità, la
pace » — esprime la convinzione
che, dove e quando l'uomo si lascia
illuminare dallo splendore della



verità, intraprende quasi
naturalmente il cammino della
pace. La Costituzione pastorale
Gaudium et spes del Concilio
Ecumenico Vaticano II, chiusosi 40
anni or sono, afferma che l'umanità
non riuscirà a « costruire un mondo
veramente più umano per tutti gli
uomini su tutta la terra, se gli uomini
non si volgeranno con animo
rinnovato alla verità della pace ». Ma
quali significati intende richiamare
l'espressione « verità della pace »?
Per rispondere in modo adeguato a
tale interrogativo, occorre tener ben
presente che la pace non può essere
ridotta a semplice assenza di conflitti
armati, ma va compresa come « il
frutto dell'ordine impresso nella
società umana dal suo divino
Fondatore », un ordine « che deve
essere attuato dagli uomini assetati
di una giustizia sempre più perfetta
». Quale risultato di un ordine
disegnato e voluto dall'amore di
Dio, la pace possiede una sua



intrinseca e invincibile verità e
corrisponde « ad un anelito e ad
una speranza che vivono in noi
indistruttibili ».

4. Delineata in questo modo, la pace
si configura come dono celeste e
grazia divina, che richiede, a tutti i
livelli, l'esercizio della responsabilità
più grande, quella di conformare —
nella verità, nella giustizia, nella
libertà e nell'amore — la storia
umana all'ordine divino. Quando
viene a mancare l'adesione all'ordine
trascendente delle cose, come pure il
rispetto di quella « grammatica » del
dialogo che è la legge morale
universale, scritta nel cuore
dell'uomo, quando viene ostacolato e
impedito lo sviluppo integrale della
persona e la tutela dei suoi diritti
fondamentali, quando tanti popoli
sono costretti a subire ingiustizie e
disuguaglianze intollerabili, come si
può sperare nella realizzazione del
bene della pace? Vengono infatti



meno quegli elementi essenziali che
danno forma alla verità di tale bene. 
Sant'Agostino ha descritto la pace
come « tranquillitas ordinis », la
tranquillità dell'ordine, vale a dire
quella situazione che permette, in
definitiva, di rispettare e
realizzare appieno la verità
dell'uomo.

5. E allora, chi e che cosa può
impedire la realizzazione della pace?
A questo proposito, la Sacra Scrittura
mette in evidenza nel suo primo
Libro, la Genesi, la menzogna,
pronunciata all'inizio della storia
dall'essere dalla lingua biforcuta,
qualificato dall'evangelista Giovanni
come « padre della menzogna » (Gv
8,44). La menzogna è pure uno dei
peccati che ricorda la Bibbia
nell'ultimo capitolo del suo ultimo
Libro, l'Apocalisse, per segnalare
l'esclusione dalla Gerusalemme
celeste dei menzogneri: « Fuori...
chiunque ama e pratica la



menzogna! » (22,15). Alla menzogna
è legato il dramma del peccato con le
sue conseguenze perverse, che
hanno causato e continuano a
causare effetti devastanti nella vita
degli individui e delle nazioni. Basti
pensare a quanto è successo nel
secolo scorso, quando aberranti
sistemi ideologici e politici hanno
mistificato in modo programmato la
verità ed hanno condotto allo
sfruttamento ed alla soppressione di
un numero impressionante di
uomini e di donne, sterminando
addirittura intere famiglie e
comunità. Come non restare
seriamente preoccupati, dopo tali
esperienze, di fronte alle
menzogne del nostro tempo, che
fanno da cornice a minacciosi
scenari di morte in non poche
regioni del mondo? L'autentica
ricerca della pace deve partire
dalla consapevolezza che il
problema della verità e della
menzogna riguarda ogni uomo e



ogni donna, e risulta essere
decisivo per un futuro pacifico del
nostro pianeta.

6. La pace è anelito insopprimibile
presente nel cuore di ogni persona,
al di là delle specifiche identità
culturali. Proprio per questo
ciascuno deve sentirsi impegnato al
servizio di un bene tanto prezioso,
lavorando perché non si insinui
nessuna forma di falsità ad
inquinare i rapporti. Tutti gli uomini
appartengono ad un'unica e
medesima famiglia. L'esaltazione
esasperata delle proprie differenze
contrasta con questa verità di fondo.
Occorre ricuperare la
consapevolezza di essere accomunati
da uno stesso destino, in ultima
istanza trascendente, per poter
valorizzare al meglio le proprie
differenze storiche e culturali, senza
contrapporsi ma coordinandosi con
gli appartenenti alle altre culture.
Sono queste semplici verità a



rendere possibile la pace; esse
diventano facilmente comprensibili
ascoltando il proprio cuore con
purezza di intenzioni. La pace
appare allora in modo nuovo: non
come semplice assenza di guerra, ma
come convivenza dei singoli cittadini
in una società governata dalla
giustizia, nella quale si realizza in
quanto possibile il bene anche per
ognuno di loro. La verità della pace
chiama tutti a coltivare relazioni
feconde e sincere, stimola a ricercare
ed a percorrere le strade del perdono
e della riconciliazione, ad essere
trasparenti nelle trattazioni e fedeli
alla parola data. In particolare, il
discepolo di Cristo, che si sente
insidiato dal male e per questo
bisognoso dell'intervento liberante
del Maestro divino, a Lui si rivolge
con fiducia ben sapendo che « Egli
non commise peccato e non si trovò
inganno sulla sua bocca » (1 Pt 2,22;
cfr Is 53,9). Gesù infatti si è definito
la Verità in persona e, parlando in



visione al veggente dell'Apocalisse,
ha dichiarato totale avversione per «
chiunque ama e pratica la menzogna
» (22,15). È Lui a svelare la piena
verità dell'uomo e della storia. Con la
forza della sua grazia è possibile
essere nella verità e vivere di verità,
perché solo Lui è totalmente sincero
e fedele. Gesù è la verità che ci dà la
pace.

7. La verità della pace deve valere e
far valere il suo benefico riverbero di
luce anche quando ci si trovi nella
tragica situazione della guerra. I
Padri del Concilio Ecumenico
Vaticano II, nella Costituzione
pastorale Gaudium et spes,
sottolineano che non diventa « tutto
lecito tra le parti in conflitto quando
la guerra è ormai disgraziatamente
scoppiata ». La Comunità
Internazionale si è dotata di un
diritto internazionale umanitario
per limitare al massimo,
soprattutto per le popolazioni



civili, le conseguenze devastanti
della guerra. In molteplici
circostanze e in diverse modalità,
la Santa Sede ha espresso il suo
sostegno a tale diritto umanitario,
incoraggiandone il rispetto e la
pronta attuazione, convinta che
esiste, anche nella guerra, la verità
della pace. Il diritto internazionale
umanitario è da annoverare tra le
espressioni più felici ed efficaci delle
esigenze che promanano dalla verità
della pace. Proprio per questo il
rispetto di tale diritto si impone come
un dovere per tutti i popoli. Ne va
apprezzato il valore ed occorre
garantirne la corretta applicazione,
aggiornandolo con norme puntuali,
capaci di fronteggiare i mutevoli
scenari degli odierni conflitti armati,
nonché l'utilizzo di sempre nuovi e
più sofisticati armamenti.

8. Il mio grato pensiero va alle
Organizzazioni Internazionali e a
quanti con diuturno sforzo



operano per l'applicazione del
diritto internazionale umanitario.
Come potrei qui dimenticare i tanti
soldati impegnati in delicate
operazioni di composizione dei
conflitti e di ripristino delle
condizioni necessarie alla
realizzazione della pace? Anche ad
essi desidero ricordare le parole del
Concilio Vaticano II: « Coloro che, al
servizio della patria, sono reclutati
nell'esercito, si considerino anch'essi
ministri della sicurezza e della
libertà dei popoli. Se adempiono
rettamente a questo dovere,
concorrono anch'essi veramente a
stabilire la pace ». Su tale esigente
fronte si colloca l'azione pastorale
degli Ordinariati militari della Chiesa
Cattolica: tanto agli Ordinari militari
quanto ai cappellani militari va il
mio incoraggiamento a mantenersi,
in ogni situazione e ambiente, fedeli
evangelizzatori della verità della
pace.



9. Al giorno d'oggi, la verità della
pace continua ad essere
compromessa e negata, in modo
drammatico, dal terrorismo che, con
le sue minacce ed i suoi atti
criminali, è in grado di tenere il
mondo in stato di ansia e di
insicurezza. I miei Predecessori
Paolo VI e Giovanni Paolo II sono
intervenuti più volte per denunciare
la tremenda responsabilità dei
terroristi e per condannare
l'insensatezza dei loro disegni di
morte. Tali disegni, infatti, risultano
ispirati da un nichilismo tragico e
sconvolgente, che il Papa Giovanni
Paolo II descriveva con queste
parole: « Chi uccide con atti
terroristici coltiva sentimenti di
disprezzo verso l'umanità,
manifestando disperazione nei
confronti della vita e del futuro:
tutto, in questa prospettiva, può
essere odiato e distrutto ». Non solo il
nichilismo, ma anche il fanatismo
religioso, oggi spesso denominato



fondamentalismo, può ispirare e
alimentare propositi e gesti
terroristici. Intuendo fin dall'inizio
il dirompente pericolo che il
fondamentalismo fanatico
rappresenta, Giovanni Paolo II lo
stigmatizzò duramente, mettendo
in guardia dalla pretesa di imporre
con la violenza, anziché di
proporre alla libera accettazione
degli altri la propria convinzione
circa la verità. Scriveva: «
Pretendere di imporre ad altri con
la violenza quella che si ritiene
essere la verità, significa violare la
dignità dell'essere umano e, in
definitiva, fare oltraggio a Dio, di
cui egli è immagine ».

10. A ben vedere, il nichilismo e il
fondamentalismo fanatico si
rapportano in modo errato alla
verità: i nichilisti negano l'esistenza
di qualsiasi verità, i fondamentalisti
accampano la pretesa di poterla
imporre con la forza. Pur avendo



origini differenti e pur essendo
manifestazioni che si inscrivono in
contesti culturali diversi, il
nichilismo e il fondamentalismo si
trovano accomunati da un pericoloso
disprezzo per l'uomo e per la sua vita
e, in ultima analisi, per Dio stesso.
Infatti, alla base di tale comune
tragico esito sta, in definitiva, lo
stravolgimento della piena verità di
Dio: il nichilismo ne nega l'esistenza
e la provvidente presenza nella
storia; il fondamentalismo ne sfigura
il volto amorevole e misericordioso,
sostituendo a Lui idoli fatti a propria
immagine. Nell'analizzare le cause
del fenomeno contemporaneo del
terrorismo è auspicabile che, oltre
alle ragioni di carattere politico e
sociale, si tengano presenti anche le
più profonde motivazioni culturali,
religiose ed ideologiche.

11. Dinanzi ai rischi che l'umanità
vive in questa nostra epoca, è
compito di tutti i cattolici



intensificare, in ogni parte del
mondo, l'annuncio e la
testimonianza del « Vangelo della
pace », proclamando che il
riconoscimento della piena verità
di Dio è condizione previa e
indispensabile per il
consolidamento della verità della
pace. Dio è Amore che salva, Padre
amorevole che desidera vedere i suoi
figli riconoscersi tra loro come
fratelli, responsabilmente protesi a
mettere i differenti talenti a servizio
del bene comune della famiglia
umana. Dio è inesauribile sorgente
della speranza che dà senso alla vita
personale e collettiva. Dio, solo Dio,
rende efficace ogni opera di bene e di
pace. La storia ha ampiamente
dimostrato che fare guerra a Dio per
estirparlo dal cuore degli uomini
porta l'umanità, impaurita e
impoverita, verso scelte che non
hanno futuro. Ciò deve spronare i
credenti in Cristo a farsi testimoni
convincenti del Dio che è



inseparabilmente verità e amore,
mettendosi al servizio della pace, in
un'ampia collaborazione ecumenica
e con le altre religioni, come pure
con tutti gli uomini di buona volontà.

12. Guardando all'attuale contesto
mondiale, possiamo registrare con
piacere alcuni promettenti segnali
nel cammino della costruzione della
pace. Penso, ad esempio, al calo
numerico dei conflitti armati. Si
tratta di passi certamente ancora
assai timidi sul sentiero della pace,
ma già in grado di prospettare un
futuro di maggiore serenità, in
particolare per le popolazioni
martoriate della Palestina, la Terra di
Gesù, e per gli abitanti di talune
regioni dell'Africa e dell'Asia, che da
anni attendono il positivo
concludersi degli avviati percorsi di
pacificazione e di riconciliazione.
Sono segnali consolanti, che
chiedono di essere confermati e
consolidati attraverso una concorde



ed infaticabile azione, soprattutto da
parte della Comunità Internazionale
e dei suoi Organi, preposti a
prevenire i conflitti e a dare
soluzione pacifica a quelli in atto.

13. Tutto ciò non deve indurre però
ad un ingenuo ottimismo. Non si può
infatti dimenticare che, purtroppo,
proseguono ancora sanguinosi
conflitti fratricidi e guerre devastanti
che seminano in vaste zone della
terra lacrime e morte. Ci sono
situazioni in cui il conflitto, che cova
come fuoco sotto la cenere, può
nuovamente divampare causando
distruzioni di imprevedibile vastità.
Le autorità che, invece di porre in
atto quanto è in loro potere per
promuovere efficacemente la pace,
fomentano nei cittadini sentimenti di
ostilità verso altre nazioni, si
caricano di una gravissima
responsabilità: mettono a
repentaglio, in regioni
particolarmente a rischio, i delicati



equilibri raggiunti a prezzo di
faticosi negoziati, contribuendo a
rendere così più insicuro e nebuloso
il futuro dell'umanità. Che dire poi
dei governi che contano sulle armi
nucleari per garantire la sicurezza
dei loro Paesi? Insieme ad
innumerevoli persone di buona
volontà, si può affermare che tale
prospettiva, oltre che essere funesta,
è del tutto fallace. In una guerra
nucleare non vi sarebbero, infatti,
dei vincitori, ma solo delle vittime.
La verità della pace richiede che tutti
— sia i governi che in modo
dichiarato o occulto possiedono armi
nucleari, sia quelli che intendono
procurarsele —, invertano
congiuntamente la rotta con scelte
chiare e ferme, orientandosi verso
un progressivo e concordato disarmo
nucleare. Le risorse in tal modo
risparmiate potranno essere
impiegate in progetti di sviluppo a
vantaggio di tutti gli abitanti e, in
primo luogo, dei più poveri.



14. A questo proposito, non si
possono non registrare con
rammarico i dati di un aumento
preoccupante delle spese militari e
del sempre prospero commercio
delle armi, mentre ristagna nella
palude di una quasi generale
indifferenza il processo politico e
giuridico messo in atto dalla
Comunità Internazionale per
rinsaldare il cammino del disarmo.
Quale avvenire di pace sarà mai
possibile, se si continua a investire
nella produzione di armi e nella
ricerca applicata a svilupparne di
nuove? L'auspicio che sale dal
profondo del cuore è che la Comunità
Internazionale sappia ritrovare il
coraggio e la saggezza di rilanciare in
maniera convinta e congiunta il
disarmo, dando concreta
applicazione al diritto alla pace, che
è di ogni uomo e di ogni popolo.
Impegnandosi a salvaguardare il
bene della pace, i vari Organismi
della Comunità Internazionale



potranno ritrovare
quell'autorevolezza che è
indispensabile per rendere credibili
ed incisive le loro iniziative.

15. I primi a trarre vantaggio da una
decisa scelta per il disarmo saranno i
Paesi poveri, che reclamano
giustamente, dopo tante promesse,
l'attuazione concreta del diritto allo
sviluppo. Un tale diritto è stato
solennemente riaffermato anche
nella recente Assemblea Generale
dell'Organizzazione delle Nazioni
Unite, che ha celebrato quest'anno il
60o anniversario della sua
fondazione. La Chiesa cattolica, nel
confermare la propria fiducia in
questa Organizzazione
internazionale, ne auspica un
rinnovamento istituzionale ed
operativo che la metta in grado di
rispondere alle mutate esigenze
dell'epoca odierna, segnata dal vasto
fenomeno della globalizzazione.
L'Organizzazione delle Nazioni Unite



deve divenire uno strumento sempre
più efficiente nel promuovere nel
mondo i valori della giustizia, della
solidarietà e della pace. Da parte sua
la Chiesa, fedele alla missione
ricevuta dal suo Fondatore, non si
stanca di proclamare dappertutto il «
Vangelo della pace ». Animata com'è
dalla salda consapevolezza di
rendere un indispensabile servizio a
quanti si dedicano a promuovere la
pace, essa ricorda a tutti che, per
essere autentica e duratura, la pace
deve essere costruita sulla roccia
della verità di Dio e della verità
dell'uomo. Solo questa verità può
sensibilizzare gli animi alla giustizia,
aprirli all'amore e alla solidarietà,
incoraggiare tutti ad operare per
un'umanità realmente libera e
solidale. Sì, solo sulla verità di Dio e
dell'uomo poggiano le fondamenta di
un'autentica pace.

16. A conclusione di questo
messaggio, vorrei ora rivolgermi



particolarmente ai credenti in
Cristo, per rinnovare loro l'invito a
farsi attenti e disponibili discepoli
del Signore. Ascoltando il Vangelo,
cari fratelli e sorelle, impariamo a
fondare la pace sulla verità di
un'esistenza quotidiana ispirata al
comandamento dell'amore. È
necessario che ogni comunità si
impegni in un'intensa e capillare
opera di educazione e di
testimonianza che faccia crescere in
ciascuno la consapevolezza
dell'urgenza di scoprire sempre più a
fondo la verità della pace. Chiedo al
tempo stesso che si intensifichi la
preghiera, perché la pace è anzitutto
dono di Dio da implorare
incessantemente. Grazie all'aiuto
divino, risulterà di certo più
convincente e illuminante l'annuncio
e la testimonianza della verità della
pace. Volgiamo con fiducia e filiale
abbandono lo sguardo verso Maria,
la Madre del Principe della Pace.
All'inizio di questo nuovo anno Le



chiediamo di aiutare l'intero Popolo
di Dio ad essere in ogni situazione
operatore di pace, lasciandosi
illuminare dalla Verità che rende
liberi (cfr Gv 8,32). Per sua
intercessione possa l'umanità
crescere nell'apprezzamento di
questo fondamentale bene ed
impegnarsi a consolidarne la
presenza nel mondo, per consegnare
un avvenire più sereno e più sicuro
alle generazioni che verranno.

Dal Vaticano, 8 Dicembre 2005.

ZENIT.org

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/nella-verita-la-
pace/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/nella-verita-la-pace/
https://opusdei.org/it-it/article/nella-verita-la-pace/
https://opusdei.org/it-it/article/nella-verita-la-pace/

	Nella verità, la pace.

