
opusdei.org

Natale, messa di
mezzanotte: omelia
di Benedetto XVI

"L’egoismo, quello del gruppo
come quello del singolo, ci tiene
prigionieri dei nostri interessi e
desideri, che contrastano con la
verità e ci dividono gli uni dagli
altri. Svegliatevi, ci dice il
Vangelo."

04/01/2010

Cari fratelli e sorelle,

“Un bambino è nato per noi, ci è stato
dato un figlio” (Is 9, 5). Ciò che Isaia,



guardando da lontano verso il futuro,
dice a Israele come consolazione
nelle sue angustie ed oscurità,
l’Angelo, dal quale emana una nube
di luce, lo annuncia ai pastori come
presente: “Oggi, nella città di Davide,
è nato per voi un Salvatore, che è
Cristo Signore” (Lc 2, 11). Il Signore è
presente. Da questo momento, Dio è
veramente un “Dio con noi”. Non è
più il Dio distante, che, attraverso la
creazione e mediante la coscienza, si
può in qualche modo intuire da
lontano. Egli è entrato nel mondo. È
il Vicino. Il Cristo risorto lo ha detto
ai suoi, a noi: “Ecco, io sono con voi
tutti i giorni, fino alla fine del
mondo” (Mt 28, 20). Per voi è nato il
Salvatore: ciò che l’Angelo annunciò
ai pastori, Dio ora lo richiama a noi
per mezzo del Vangelo e dei suoi
messaggeri. È questa una notizia che
non può lasciarci indifferenti. Se è
vera, tutto è cambiato. Se è vera, essa
riguarda anche me. Allora, come i
pastori, devo dire anch’io: Orsù,



voglio andare a Betlemme e vedere
la Parola che lì è accaduta. Il Vangelo
non ci racconta senza scopo la storia
dei pastori. Essi ci mostrano come
rispondere in modo giusto a quel
messaggio che è rivolto anche a noi.
Che cosa ci dicono allora questi primi
testimoni dell’incarnazione di Dio?

Dei pastori è detto anzitutto che essi
erano persone vigilanti e che il
messaggio poteva raggiungerli
proprio perché erano svegli. Noi
dobbiamo svegliarci, perché il
messaggio arrivi fino a noi.
Dobbiamo diventare persone
veramente vigilanti. Che significa
questo? La differenza tra uno che
sogna e uno che sta sveglio consiste
innanzitutto nel fatto che colui che
sogna si trova in un mondo
particolare. Con il suo io egli è
rinchiuso in questo mondo del sogno
che, appunto, è soltanto suo e non lo
collega con gli altri. Svegliarsi
significa uscire da tale mondo



particolare dell’io ed entrare nella
realtà comune, nella verità che, sola,
ci unisce tutti. Il conflitto nel mondo,
l’inconciliabilità reciproca, derivano
dal fatto che siamo rinchiusi nei
nostri propri interessi e nelle
opinioni personali, nel nostro
proprio minuscolo mondo privato.
L’egoismo, quello del gruppo come
quello del singolo, ci tiene prigionieri
dei nostri interessi e desideri, che
contrastano con la verità e ci
dividono gli uni dagli altri.
Svegliatevi, ci dice il Vangelo. Venite
fuori per entrare nella grande verità
comune, nella comunione dell’unico
Dio. Svegliarsi significa così
sviluppare la sensibilità per Dio; per i
segnali silenziosi con cui Egli vuole
guidarci; per i molteplici indizi della
sua presenza. Ci sono persone che
dicono di essere “religiosamente
prive di orecchio musicale”. La
capacità percettiva per Dio sembra
quasi una dote che ad alcuni è
rifiutata. E in effetti – la nostra



maniera di pensare ed agire, la
mentalità del mondo odierno, la
gamma delle nostre varie esperienze
sono adatte a ridurre la sensibilità
per Dio, a renderci “privi di orecchio
musicale” per Lui. E tuttavia in ogni
anima è presente, in modo nascosto o
aperto, l’attesa di Dio, la capacità di
incontrarlo. Per ottenere questa
vigilanza, questo svegliarsi
all’essenziale, vogliamo pregare, per
noi stessi e per gli altri, per quelli che
sembrano essere “privi di questo
orecchio musicale” e nei quali,
tuttavia, è vivo il desiderio che Dio si
manifesti. Il grande teologo Origene
ha detto: se io avessi la grazia di
vedere come ha visto Paolo, potrei
adesso (durante la Liturgia)
contemplare una grande schiera di
Angeli (cfr in Lc 23, 9). Infatti – nella
Sacra Liturgia, gli Angeli di Dio e i
Santi ci circondano. Il Signore stesso
è presente in mezzo a noi. Signore,
apri gli occhi dei nostri cuori,
affinché diventiamo vigilanti e



veggenti e così possiamo portare la
tua vicinanza anche ad altri!

Torniamo al Vangelo di Natale. Esso
ci racconta che i pastori, dopo aver
ascoltato il messaggio dell’Angelo, si
dissero l’un l’altro: “'Andiamo fino a
Betlemme' … Andarono, senza
indugio” (Lc 2, 15s.). “Si affrettarono”
dice letteralmente il testo greco. Ciò
che era stato loro annunciato era così
importante che dovevano andare
immediatamente. In effetti, ciò che lì
era stato detto loro andava
totalmente al di là del consueto.
Cambiava il mondo. È nato il
Salvatore. L’atteso Figlio di Davide è
venuto al mondo nella sua città. Che
cosa poteva esserci di più
importante? Certo, li spingeva anche
la curiosità, ma soprattutto
l’agitazione per la grande cosa che
era stata comunicata proprio a loro, i
piccoli e uomini apparentemente
irrilevanti. Si affrettarono – senza
indugio. Nella nostra vita ordinaria



le cose non stanno così. La
maggioranza degli uomini non
considera prioritarie le cose di Dio,
esse non ci incalzano in modo
immediato. E così noi, nella
stragrande maggioranza, siamo ben
disposti a rimandarle. Prima di tutto
si fa ciò che qui ed ora appare
urgente. Nell’elenco delle priorità
Dio si trova spesso quasi all’ultimo
posto. Questo – si pensa – si potrà
fare sempre. Il Vangelo ci dice: Dio
ha la massima priorità. Se qualcosa
nella nostra vita merita fretta senza
indugio, ciò è, allora, soltanto la
causa di Dio. Una massima della
Regola di san Benedetto dice: “Non
anteporre nulla all’opera di Dio (cioè
all’ufficio divino)”. La Liturgia è per i
monaci la prima priorità. Tutto il
resto viene dopo. Nel suo nucleo,
però, questa frase vale per ogni
uomo. Dio è importante, la realtà più
importante in assoluto nella nostra
vita. Proprio questa priorità ci
insegnano i pastori. Da loro vogliamo



imparare a non lasciarci schiacciare
da tutte le cose urgenti della vita
quotidiana. Da loro vogliamo
apprendere la libertà interiore di
mettere in secondo piano altre
occupazioni – per quanto importanti
esse siano – per avviarci verso Dio,
per lasciarlo entrare nella nostra vita
e nel nostro tempo. Il tempo
impegnato per Dio e, a partire da Lui,
per il prossimo non è mai tempo
perso. È il tempo in cui viviamo
veramente, in cui viviamo lo stesso
essere persone umane.

Alcuni commentatori fanno notare
che per primi i pastori, le anime
semplici, sono venuti da Gesù nella
mangiatoia e hanno potuto
incontrare il Redentore del mondo. I
sapienti venuti dall’Oriente, i
rappresentanti di coloro che hanno
rango e nome, vennero molto più
tardi. I commentatori aggiungono:
questo è del tutto ovvio. I pastori,
infatti, abitavano accanto. Essi non



dovevano che “attraversare” (cfr Lc
2, 15) come si attraversa un breve
spazio per andare dai vicini. I
sapienti, invece, abitavano lontano.
Essi dovevano percorrere una via
lunga e difficile, per arrivare a
Betlemme. E avevano bisogno di
guida e di indicazione. Ebbene,
anche oggi esistono anime semplici
ed umili che abitano molto vicino al
Signore. Essi sono, per così dire, i
suoi vicini e possono facilmente
andare da Lui. Ma la maggior parte
di noi uomini moderni vive lontana
da Gesù Cristo, da Colui che si è fatto
uomo, dal Dio venuto in mezzo a noi.
Viviamo in filosofie, in affari e
occupazioni che ci riempiono
totalmente e dai quali il cammino
verso la mangiatoia è molto lungo. In
molteplici modi Dio deve
ripetutamente spingerci e darci una
mano, affinché possiamo trovare
l’uscita dal groviglio dei nostri
pensieri e dei nostri impegni e
trovare la via verso di Lui. Ma per



tutti c’è una via. Per tutti il Signore
dispone segnali adatti a ciascuno.
Egli chiama tutti noi, perché anche
noi si possa dire: Orsù,
“attraversiamo”, andiamo a
Betlemme – verso quel Dio, che ci è
venuto incontro. Sì, Dio si è
incamminato verso di noi. Da soli
non potremmo giungere fino a Lui.
La via supera le nostre forze. Ma Dio
è disceso. Egli ci viene incontro. Egli
ha percorso la parte più lunga del
cammino. Ora ci chiede: Venite e
vedete quanto vi amo. Venite e
vedete che io sono qui. Transeamus
usque Bethleem, dice la Bibbia latina.
Andiamo di là! Oltrepassiamo noi
stessi! Facciamoci viandanti verso
Dio in molteplici modi: nell’essere
interiormente in cammino verso di
Lui. E tuttavia anche in cammini
molto concreti – nella Liturgia della
Chiesa, nel servizio al prossimo, in
cui Cristo mi attende.



Ascoltiamo ancora una volta
direttamente il Vangelo. I pastori si
dicono l’un l’altro il motivo per cui si
mettono in cammino: “Vediamo
questo avvenimento”. Letteralmente
il testo greco dice: “Vediamo questa
Parola, che lì è accaduta”. Sì, tale è la
novità di questa notte: la Parola può
essere guardata. Poiché si è fatta
carne. Quel Dio di cui non si deve
fare alcuna immagine, perché ogni
immagine potrebbe solo ridurlo, anzi
travisarlo, quel Dio si è reso, Egli
stesso, visibile in Colui che è la sua
vera immagine, come dice Paolo (cfr 
2 Cor 4, 4; Col 1, 15). Nella figura di
Gesù Cristo, in tutto il suo vivere ed
operare, nel suo morire e risorgere,
possiamo guardare la Parola di Dio e
quindi il mistero dello stesso Dio
vivente. Dio è così. L’Angelo aveva
detto ai pastori: “Questo per voi il
segno: troverete un bambino avvolto
in fasce, adagiato in una
mangiatoia” (Lc 2, 12; cfr 16). Il segno
di Dio, il segno che viene dato ai



pastori e a noi, non è un miracolo
emozionante. Il segno di Dio è la sua
umiltà. Il segno di Dio è che Egli si fa
piccolo; diventa bambino; si lascia
toccare e chiede il nostro amore.
Quanto desidereremmo noi uomini
un segno diverso, imponente,
inconfutabile del potere di Dio e
della sua grandezza. Ma il suo segno
ci invita alla fede e all’amore, e
pertanto ci dà speranza: così è Dio.
Egli possiede il potere ed è la Bontà.
Ci invita a diventare simili a Lui. Sì,
diventiamo simili a Dio, se ci
lasciamo plasmare da questo segno;
se impariamo, noi stessi, l’umiltà e
così la vera grandezza; se
rinunciamo alla violenza ed usiamo
solo le armi della verità e dell’amore.
Origene, seguendo una parola di
Giovanni Battista, ha visto espressa
l’essenza del paganesimo nel simbolo
delle pietre: paganesimo è mancanza
di sensibilità, significa un cuore di
pietra, che è incapace di amare e di
percepire l’amore di Dio. Origene



dice dei pagani: “Privi di sentimento
e di ragione, si trasformano in pietre
e in legno” (in Lc 22, 9). Cristo, però,
vuole darci un cuore di carne.
Quando vediamo Lui, il Dio che è
diventato un bambino, ci si apre il
cuore. Nella Liturgia della Notte
Santa Dio viene a noi come uomo,
affinché noi diventiamo veramente
umani. Ascoltiamo ancora Origene:
“In effetti, a che gioverebbe a te che
Cristo una volta sia venuto nella
carne, se Egli non giunge fin nella tua
anima? Preghiamo che venga
quotidianamente a noi e che
possiamo dire: vivo, però non vivo
più io, ma Cristo vive in me (Gal 2,
20)” (in Lc 22, 3).

Sì, per questo vogliamo pregare in
questa Notte Santa. Signore Gesù
Cristo, tu che sei nato a Betlemme,
vieni a noi! Entra in me, nella mia
anima. Trasformami. Rinnovami. Fa’
che io e tutti noi da pietra e legno
diventiamo persone viventi, nelle



quali il tuo amore si rende presente e
il mondo viene trasformato. Amen.

© Copyright 2009 - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/natale-messa-di-
mezzanotte-omelia-di-benedetto-xvi/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/natale-messa-di-mezzanotte-omelia-di-benedetto-xvi/
https://opusdei.org/it-it/article/natale-messa-di-mezzanotte-omelia-di-benedetto-xvi/
https://opusdei.org/it-it/article/natale-messa-di-mezzanotte-omelia-di-benedetto-xvi/

	Natale, messa di mezzanotte: omelia di Benedetto XVI

