
opusdei.org

Mons. Fernando
Ocáriz: "La vitalità
della Chiesa dipende
dall'apertura totale
al Vangelo"

Intervista al Prelato dell'Opus
Dei, mons. Fernando Ocáriz,
pubblicata dalla rivista
"Palabra".

22/03/2017

Dopo la morte di mons. Javier
Echevarría, che aveva diretto l'Opus
Dei dal 1994, il 23 gennaio fu eletto e



poi nominato da Papa Francesco il
nuovo Prelato dell’Opus Dei, il
sacerdote spagnolo Fernando Ocáriz,
fino ad allora numero due della
prelatura. Alfonso Riobó lo ha
intervistato a Roma per "Palabra".

L’obiettivo concordato era dedicare
buona parte dell’intervista ad
avvicinare il lettore alla persona di
monsignor Fernando Ocáriz. Il nuovo
Prelato dell’Opus Dei lo ha compiuto
fedelmente, superando la sua forte
reticenza a incentrare la
conversazione su se stesso. Il riserbo
è parte del suo carattere, come la
sobrietà espressiva, anche se non gli
mancano cordialità e apertura. Per
quanto riguarda la seduta
fotografica, é stato per lui un dovere
poco gradito ma assunto con
buonumore.

L’incontro si svolge nella curia della
prelatura dell’Opus Dei, l'edificio
dove vissero e lavorarono san



Josemaría Escrivá, il beato Álvaro del
Portillo e Javier Echevarría. Benché
Fernando Ocáriz sia entrato nel
governo dell’Opera nel 1994, quando
fu nominato vicario generale e dal
2014 vicario ausiliare, risiede qui da
cinquant’anni, conosce ogni
particolare dell’attività dell’Opus Dei
e agisce in piena identificazione con i
suoi predecessori.

Ringraziamo il prelato per questa
intervista, la prima di una certa
ampiezza, a sole poche settimane
dalla sua elezione e nomina il 23
gennaio 2017

Primi anni

Lei è nato a Parigi nel 1944 da una
famiglia spagnola. Qual è il
motivo per cui risiedeva in
Francia?

La guerra civile. Mio padre era
militare dell’esercito repubblicano.
Non volle mai raccontare i



particolari, ma so che per la sua
posizione di comandante ebbe modo
di salvare molta gente e all’interno
dello stesso esercito repubblicano
finì per trovarsi in una situazione
rischiosa. Poiché non era sostenitore
di Franco, pensò che convenisse
andare in Francia e approfittò della
vicinanza alla frontiera di una parte
dell’esercito per passare il confine
dalla Catalogna. Era veterinario
militare, ma si è dedicato soprattutto
alla ricerca in biologia animale. Non
era un politico, ma un militare e uno
scienziato.

Conserva qualche ricordo di
quell’epoca?

Quel che so di quel tempo lo so per
averlo sentito raccontare. Quando la
famiglia andò in Francia non ero
ancora nato e nemmeno la mia
settima sorella, quella prima di me
(non ho conosciuto le mie due sorelle
più grandi, che morirono essendo



molto piccole, molto prima che io
nascessi). Noi due più piccoli siamo
nati a Parigi. Io a ottobre, giusto un
mese dopo la liberazione da parte
delle truppe americane e di quelle
francesi del generale Leclerc.

Si parlava di politica in casa?

Non ho ricordi su Parigi. Già in
Spagna, se ne parlava poco; si
facevano piuttosto commenti isolati e
brevi, non favorevoli ma nemmeno
violenti, al regime di Franco. Bisogna
riconoscere che, a partire da
quell’epoca, mio padre e la famiglia
condussero una vita pacifica: mio
padre fu riammesso più avanti in un
centro ufficiale di ricerca dipendente
dal ministero dell’agricoltura, a
Madrid, dove lavorò fino al
pensionamento.

E di religione? Ha ricevuto la fede
in famiglia?



Ho ricevuto la fede
fondamentalmente della famiglia,
soprattutto da mia madre e mia
nonna materna, che viveva con noi.
Mio padre era molto buono ma in
quell’epoca era abbastanza lontano
dalla religione. Col tempo sarebbe
tornato alla pratica religiosa e arrivò
a essere soprannumerario dell’Opus
Dei. Nel focolare familiare imparai le
basi della vita di pietà.

Da Parigi tornarono in Spagna.Io
avevo allora tre anni e conservò solo
un vago ricordo, come un’immagine
incisa nella memoria, del viaggio in
treno da Parigi a Madrid.

Che scuola frequentò?

Areneros, la scuola dei gesuiti. Sono
stato lì fino alla fine del liceo. Era
una buona scuola con una disciplina
abbastanza seria. Diversamente da
quello che ho sentito raccontare di
altre scuole dell’epoca, non ho visto



mai un gesuita picchiare qualcuno
negli otto anni in cui sono stato lì. E
questo suscita in me la gratitudine.
Ricordo diversi professori,
soprattutto quelli degli ultimi anni;
per esempio nell’ultimo anno
abbiamo avuto come professore di
matematica un laico e padre di
famiglia che si chiamava Castillo
Olivares, persona veramente valida
che ammiravamo tanto.

Incontro con l'Opus Dei

Lei studiò fisica all’università di
Barcellona. Quale fu il motivo del
trasferimento?

Veramente il primo anno di
università lo feci a Madrid. Era il
cosiddetto selettivo, che introduceva
a tutte le ingegnerie e alle facoltà di
scienze. Comprendeva solo cinque
esami, comuni a tutti i corsi di
laurea: matematica, fisica, chimica,
biologia e geologia. Eravamo una
classe molto numerosa, diversi



gruppi ciascuno con più di cento
alunni.

Quel primo anno ho avuto come
professore di matematica don
Francesco Botella [che era uno dei
primi membri dell’Opus Dei e che era
anche sacerdote]. Quando poi lui
seppe che io ero dell’Opera e che
pensavo di studiare fisica mi disse:
ma perché fai fisica? Perché non
matematica? Se vuoi guadagnare
soldi diventa ingegnere, ma se è per
interesse alle scienze, perché non
fare matematica?

Quando andai a Barcellona ero già
membro dell’Opus Dei. Ho vissuto
nella Residenza Universitaria
Monterols, dove resi compatibili gli
studi di fisica con la formazione
teologica e spirituale che ricevono le
persone nell’Opera.

Quando ha conosciuto l’Opus Dei?



Nelle conversazioni tra i miei fratelli
più grandi e i miei genitori avevo
sentito l’espressione Opus Dei
quando ero molto piccolo. Anche se
non avevo idea di cosa fosse, la
parola mi risultava familiare.

Quand’ero al quinto anno di liceo
andai in un Centro dell’Opera che era
in via Padilla 1, all’angolo con via
Serrano, e per questo si chiamava
Serrano; non esiste più. Ci andai
poche volte. Mi piacque l’ambiente e
ciò che lì veniva detto, ma a scuola
avevamo già delle attività spirituali e
forse io non riuscivo a capire la
necessità di ricevere di più. Sono
andato qualche volta pure a giocare
a pallone con quelli di Serrano.

Più avanti, nell’estate 1961, finito il
liceo e prima dell’università, mio
fratello maggiore, che lavorava come
ingegnere in un cantiere navale di
Cadice, mi invitò a trascorrere
qualche settimana con la sua



famiglia. Vicino a casa sua c’era un
Centro dell’Opus Dei e incominciai a
frequentarlo. Il direttore era un
ufficiale di marina e ingegnere di
armi navali che m’incoraggiava a
sfruttate bene il tempo: mi diede
perfino un libro di chimica da
studiare, cosa che io non avevo mai
fatto in estate! Lì si pregava, si
studiava, si parlava e, tra una cosa e
l’altra, andai assimilando lo spirito
dell’Opus Dei.

Finì per parlarmi della possibilità
che io avessi la vocazione all’Opera.
Io reagii come fanno in tanti,
dicendo: no, tutt’al più come mio
fratello, padre di famiglia. Mi
trascinai la questione finché non mi
decisi. Ricordo il momento preciso:
stavo ascoltando una sinfonia di
Beethoven. Naturalmente non è che
io abbia deciso sulla vocazione a
causa della sinfonia, ma ci fu questa
in coincidenza, dopo aver pregato e



pensato tanto. Dopo pochi giorni
tornai a Madrid.

Quindi le piace la musica?

Sì.

Qual è il suo compositore
preferito?

Forse Beethoven. Anche altri:
Vivaldi, Mozart… Ma se dovessi
sceglierne uno mi terrei Beethoven.
La verità è che da anni ascolto poca
musica. Non seguo un piano preciso.

Le dispiacerebbe descriverci
questa decisione di donazione a
Dio?

Non ci fu un momento preciso
d’incontro con Dio. È stata una cosa
naturale, graduale, da quando era
piccolo e m’insegnarono a pregare.
Progressivamente mi andai
avvicinando a Dio nella scuola; lì
avevamo modo di ricevere la



comunione quotidianamente e penso
che questo aiutò la mia decisione
successiva di diventare dell’Opera in
modo relativamente rapido. Chiesi
l’ammissione all’Opera quando mi
mancava un mese per compiere i 17
anni, per cui mi sono incorporato già
a 18 anni.

Che cosa ci potrebbe raccontare
degli anni di Barcellona?

A Barcellona sono stato cinque anni,
due da residente in quel centro di
studi e tre come parte della direzione
della stessa Residenza Universitaria.
Lì ho frequentato gli altri quattro
anni del corso di laurea e poi sono
rimasto un anno a fare lezioni in
facoltà come assistente. Tutti i ricordi
di Barcellona sono stupendi: di
amicizia, di studio… Un ricordo
speciale sono le visite che facevamo
ai poveri e ai malati, com’è
tradizione dell’Opera. Molti degli
studenti universitari che ci andavano



si rendevano conto che il contatto
con la povertà, con il dolore, aiuta a
relativizzare i problemi.

Quando ha conosciuto san
Josemaría Escrivá? Che
impressione le ha fatto?

Il 23 agosto 1963. Fu a Pamplona,
nella Residenza Universitaria
Belagua, in un’attività formativa
estiva. Abbiamo avuto con lui un
lungo incontro, almeno un’ora e
mezza. Mi fece un’impressione
stupenda. Mi ricordo che dopo
commentavamo tra di noi che
bisognerebbe vedere il Padre (così
chiamavamo il fondatore) molto più
di frequente.

Colpiva la sua simpatia e la sua
spontaneità: non era una persona
solenne, ma naturale, di buon umore,
raccontava aneddoti con frequenza;
e al tempo stesso diceva cose molto
profonde. Era una mirabile sintesi:
dire cose profonde con semplicità.



Lo incontrai ancora poco dopo, credo
del mese successivo. Andai a
trascorrere dei giorni a Madrid e,
capitò che il Padre fosse a
Molinoviejo. Così andammo a
trovarlo da diverse località.

In nessuna di queste occasioni sono
riuscito a parlare con lui
personalmente. Poi, qui a Roma sì,
naturalmente, molte volte.

Cinquant’anni a Roma

A Roma si trasferisce nel 1967…

Sono venuto per fare gli studi
teologici e ottenni anche una borsa di
studio del governo italiano per la
ricerca in fisica nell’anno
accademico 1967-68 all’università La
Sapienza. In realtà ho potuto fare
poca ricerca, giusto quanto richiesto
dalla borsa. Quando sono venuto non
avevo esplicitamente la prospettiva
d’intraprendere una carriera
accademica in teologia. Le cose



andarono avanti da sole. Non avevo
piani in questo senso.

La sua ordinazione sacerdotale
avvenne nel 1971.

Sì. Sono stato ordinato il 15 agosto
1971, nella basilica di San Michele, a
Madrid. Il vescovo ordinante fu
Marcelo González Martín, ancora
vescovo di Barcellona, poco prima di
trasferirsi a Toledo.

Dicevano scherzando che in quel
gruppo c’erano quattro francesi: due
erano francesi «completi», Franck
Touzet e Jean-Paul Savignac; poi
c’eravamo Agustín Romero, spagnolo
che risiedeva in Francia da molti
anni, e io che ero nato a Parigi e vi
avevo vissuto tre anni.

Non posso dire di aver sentito da
sempre una chiamata al sacerdozio.
Quando sono venuto a Roma ho
manifestato una disposizione
generica e poi ho detto apertamente



a san Josemaría: Padre, sono disposto
a ricevere l’ordinazione. Mi prese
sottobraccio e mi disse, tra le altre
cose, più o meno: Mi rallegro, figlio
mio, ma quando arriverà il momento
devi farlo con tutta libertà. Questa
conversazione ebbe luogo nella 
Galleria della Campana, a Villa
Tevere, penso alla fine di qualcuna
delle tertulias che frequentemente
avevano con lui.

Ricevette in Spagna qualche
incarico pastorale dopo
l’ordinazione?

No. Tre giorni dopo l’ordinazione
celebrai la prima Messa solenne
nella basilica di San Michele e
immediatamente tornai a Roma. Qui
avevo collaborato prima con le
attività di apostolato con giovani a
Orsini, che allora era un Centro di
universitari, tenendo lezioni di
formazione cristiana e partecipando
ad altre attività.



Già da sacerdote, a Roma, collaborai
diversi anni con la parrocchia di San
Giovanni Battista al Collatino e dopo
con quella di Sant’Eugenio; fui
cappellano di diversi Centri
dell’Opera sia di uomini sia di donne,
e lavoravo qui negli uffici della sede
centrale. Insomma, un percorso
normale.

Si sa che le piace il tennis. Quando
acquisì questa passione?

Incominciai col tennis abbastanza
presto, a Barcellona. Mi insegnò
molto un italiano, Giorgio Carimati,
adesso sacerdote anziano, che allora
giocava a tennis molto bene: in Italia
era stato quasi professionista. Ma ci
sono stati gli alti e i bassi nella
faccenda del tennis perché mi sono
lesionato il gomito destro e in alcune
epoche mi sono dedicato alla
bicicletta. Adesso cerco di praticarlo;
cerco di giocarci tutte le settimane.



Ma non è sempre possibile, per il
clima, gli impegni, eccetera.

Ma gioca partite serie, per
vincere?

Sì certo. Quanto a vincere, dipende
da con chi gioco.

Le piace leggere?

Sì, ma non c’è molto tempo… Non ho
un autore preferito. Ho letto anche i
classici. Per mancanza di tempo ci ho
messo anni a finire alcuni libri
grossi; tempo fa ci misi un anno a
leggere Guerra e pace. Di teologia ho
sempre dovuto leggere molto, perché
insegno dal 1994, e perché per la
Congregazione per la Dottrina della
Fede devo studiare molti temi
teologici.

In teologia ha studiato aspetti
centrali dello spirito dell’Opus Dei
come la filiazione divina. Ritiene



necessario approfondire queste
riflessioni?

Si è fatto molto in questo campo.
Quel che bisogna fare è andare
avanti, bisognerà sempre farlo. Lo
spirito dell’Opus Dei è, com’era solito
dire il filosofo e teologo Cornelio
Fabro, il Vangelo sine glossa. È il
Vangelo, immerso nella vita
ordinaria; sempre da approfondire.

In questo senso non è che adesso c’è
una nuova epoca, perché si è già
fatto moltissimo. Basta leggere per
esempio i tre volumoni di Ernst
Burkhart e Javier López intitolati 
Vita quotidiana e santità.

In un articolo su questa rivista,
parlando di mons. Echevarría ha
usato l’espressione fedeltà
dinamica. Cosa intendeva?

L’espressione fedeltà dinamica non è
originale per nulla. Si tratta di ciò
che affermò espressamente san



Josemaría: cambiano i modi di dire e
di fare rimanendo intoccabile il
nucleo, lo spirito. Non è una
questione di adesso. Una cosa è lo
spirito, e un’altra la materialità del
funzionamento nelle cose
accidentali, che possono cambiare
nel tempo.

La fedeltà non è pura ripetizione
meccanica, è applicare la stessa
essenza a diverse circostanze. A volte
è necessario mantenere anche
l’accidentale, e altre volte cambiarlo.
Da qui l’importanza del
discernimento, soprattutto per
riconoscere qual è il limite tra
accidente e sostanza.

Che parte ha avuto nella storia
dell’Università Pontificia della
Santa Croce?

Non ho avuto nulla a che fare sul
piano giuridico o istituzionale.
Semplicemente fui uno dei primi
professori. Ero stato professore al



Collegio romano della Santa Croce
per diversi anni, in collegamento con
l’università di Navarra, e dal 1980
fino al 1984 insegnai alla Pontificia
Università Urbaniana. Poiché avevo
anche le pubblicazioni sufficienti,
l’autorità competente della Santa
Sede considerò la mia qualifica
adeguata per entrare direttamente
come professore ordinario. Siamo
stati in tre a entrare come ordinari in
quelle condizioni: Antonio Miralles,
Miguel Ángel Tabet e io.

Chi sono stati i suoi maestri sul
piano intellettuale?

In filosofia, Cornelio Fabro e Carlos
Cardona. In teologia non saprei dire
un nome preciso. Da una parte ci
sono san Tommaso d’Aquino,
sant’Agostino e più tardi Joseph
Ratzinger. Ma soprattutto indicherei
san Josemaría Escrivá: è un livello
diverso, logicamente, non
accademico, ma sì quanto a



profondità e originalità. Se dovessi
indicare un maestro in teologia,
sarebbe lui.

Ricordo di tre papi

Quando ha conosciuto san
Giovanni Paolo II?

In una delle riunioni numerose con il
clero in Vaticano, all’inizio del
pontificato. Poi l’ho visto in
parecchie occasioni, e
accompagnando mons. Echevarría
ho mangiato con lui alcune volte solo
con tre o quattro persone.

Pranzai con lui altri due volte per il
mio lavoro nella Congregazione per
la Dottrina della Fede. La prima volta
abbiamo avuto una riunione
nell’appartamento pontificio alla
quale partecipavano, oltre al Papa, il
segretario di Stato, il sostituto, il
cardinale Ratzinger, Prefetto, e tre
consultori. Dopo una lunga riunione,
siamo andati in sala da pranzo le



stesse persone e durante il pranzo
ciascuno andava esprimendo il suo
parere, in ordine, sul tema del quale
si trattava. Nel frattempo, questa
volta come anche la successiva, il
Papa sostanzialmente ascoltava.
All’inizio pronunciò alcune parole di
ringraziamento per la nostra
presenza, poi disse al cardinal
Ratzinger di dirigere la riunione, e
alla fine fece un breve riassunto
sintetico e di valutazione d’insieme
di ciò che aveva ascoltato.

Credo che fu nella seconda occasione
quando, dopo aver ascoltato e
ringraziato per tutto quello che era
stato esposto, portandosi la mano al
petto disse: «Ma la responsabilità è
mia». Si vide che veramente lo
pensava.

Benedetto XVI quando lo ha
conosciuto?

Ho conosciuto il cardinal Ratzinger
quando sono stato nominato



consultore della Congregazione per
la Dottrina della Fede nel 1986. Poi
sono stato con lui con discreta
frequenza in riunioni di poche
persone. Molte altre volte sono
andato a trovarlo per motivi diversi.

Ricorda qualche aneddoto di
questi incontri?

Ho sempre percepito lui un
particolare: ascoltava molto e non
era mai lui a dare per concluso il
colloquio.

Ricordo diversi aneddoti. Per
esempio, per il famoso affaire di
Lefebvre, io fui presente ai dialoghi
con il vescovo francese, nel 1988 se
non erro. In una riunione
partecipava il cardinal Prefetto
Ratzinger, il Segretario della
Congregazione, lo stesso Lefebvre
con due consiglieri e uno o due
consultori in più della Congregazione
per la Dottrina della Fede. Lefebvre
aveva accettato, ma dopo è tornato



indietro. Sono rimasto un momento
da solo con Ratzinger quando disse
con pena: «Non si rendono conto che
senza il Papa non sono nulla».

Come Papa, ho potuto salutarlo varie
volte, ma non ho avuto una
conversazione vera e propria. Dopo
la sua rinuncia l’ho visto in due
momenti, sempre accompagnando
mons. Echevarría, nella casa dove
abita adesso: l’ho trovato molto
affettuoso, anziano ma con la mente
pienamente lucida.

Visto che ha parlato del problema
dei lefebvrani, se ne vede
un’uscita?

Non ho avuto altri contatti dalle
ultime riunioni teologiche con loro
poco tempo fa, però dalle notizie che
arrivano sembra che potrebbe essere
vicina una soluzione.

Quando ha conosciuto Francesco?



In Argentina, quando era vescovo
ausiliare di Buenos Aires. Io
accompagnavo mons. Echevarría. Lo
vidi ancora nel 2003, quando era già
cardinale arcivescovo. Dava
l’impressione di essere una persona
seria, amabile, vicina alle
preoccupazioni della gente. Poi il suo
viso è cambiato: adesso lo vediamo
con quel sorriso.

Da Papa l’ho visto diverse volte. Ieri
ho ricevuto una sua lettera. Io gli
avevo scritto ringraziandolo della
nomina, della prontezza con cui la
fece e del regalo dell’immagine della
Madonna che mi mandò quel giorno.
E mi ha risposto con una lettera
molto bella in cui, tra le altre cose, mi
chiede di pregare per lui, come
sempre.

Priorità

Il suo primo giorno come prelato
lei si riferì alle priorità attuali
dell’Opus Dei: giovani, famiglia e



persone bisognose. Iniziamo dalla
gioventù.

Nel lavoro dell’Opus Dei con i giovani
si verifica che la gioventù di oggi,
almeno in buona parte, risponde con
generosità agli ideali grandi, per
esempio al momento di coinvolgersi
in attività di servizio ai più bisognosi.

Allo stesso tempo si nota in molti una
mancanza di speranza, per l’assenza
di offerte lavorative, per problemi
familiari, per una mentalità
consumistica e per diverse
dipendenze che oscurano quei grandi
ideali.

È necessario favorire che i giovani si
pongano domande profonde che in
realtà trovano solo piena risposta nel
Vangelo. Una sfida, quindi, è
avvicinare al Vangelo, Gesù, aiutarli
a scoprirne l’attrattiva. Vi troveranno
motivi per sentirsi fieri di essere
cristiani, per vivere la fede con gioia
e per servire gli altri.



La sfida è ascoltarli di più,
comprenderli meglio. In questo
giocano un ruolo principale i
genitori, i nonni e gli educatori. È
importante avere tempo per i
giovani, stare dalla loro parte. Dare
affetto, riversare pazienza, offrire
compagnia e saper presentare delle
sfide esigenti.

Qual è nella sua opinione la
priorità per la famiglia?

Sviluppare ciò che papa Francesco ha
chiamato «il cuore» della Amoris
laetitia, vale a dire i capitoli 4 e 5
dell’esortazione apostolica, sui
fondamenti della crescita nell’amore.

Ai nostri giorni si rende necessario
riscoprire il valore dell’impegno nel
matrimonio. Potrebbe sembrare più
attraente vivere lontano da qualsiasi
tipo di vincolo, ma un atteggiamento
così di solito finisce in solitudine e
nel vuoto. Invece impegnarsi è usare



la propria libertà in favore di un
impegno valido e di grande portata.

Inoltre, per i cristiani il sacramento
del matrimonio dà la grazia
necessaria per rendere fruttifero
questo impegno, che non è solo cosa
di due, poiché Dio è nel mezzo. Per
questo è importante aiutare a
scoprire la sacramentalità dell’amore
matrimoniale, specialmente nel
periodo di preparazione al
matrimonio.

Nei viaggi pastorali
accompagnando mons. Echevarría
ha conosciuto molte iniziative in
favore di persone meno fortunate.
Ha visto da vicino questa
necessità?

È impressionante la povertà nel
mondo. Ci sono Paesi che hanno da
un lato persone di altissimo livello,
scienziati, eccetera, ma anche una
tremenda miseria che convivono



insieme nelle grandi città. In altri
posti trovi una città che sembra
Madrid o Londra e a pochi chilometri
ci sono quartieri di una miseria
materiale impressionante, che
formano intorno alle città una
cintura di baracche. Il mondo è
diverso da un posto all’altro. Ma ciò
ché impressiona dappertutto e la
necessità di servire gli altri, di fare in
modo che la dottrina sociale della
Chiesa vada diventando realtà.

In che senso le persone bisognose
sono una priorità per la Chiesa e,
in quanto tale, dell’Opus Dei?

Sono una priorità perché sono al
centro del Vangelo e perché sono
amate in modo speciale da Gesù.

Nell’Opus Dei c’è come un primo
aspetto più istituzionale: le iniziative
che le persone della prelatura
promuovono con altre persone per
provvedere a necessità concrete del
momento e del luogo dove vivono,



mentre l’Opera presta loro assistenza
spirituale. Alcuni casi concreti e
recenti sono, per esempio, Laguna, a
Madrid, un’iniziativa sanitaria per le
persone che hanno bisogno di cure
palliative; Los Pinos, un centro
educativo in una zona marginale di
Montevideo, che promuove lo
sviluppo sociale dei giovani; o il
Iwolo Health Clinic, un ambulatorio
medico che offre cure gratuite a
centinaia di persone delle zone rurali
della Nigeria. Queste e molte altre
opere simili dovrebbero continuare a
crescere perché il cuore di Cristo a
questo ci porta.

L’altro versante, più profondo,
consiste nell’aiutare ogni fedele della
prelatura e ogni persona che si
avvicina ai suoi apostolati a scoprire
che la sua vita cristiana è
inseparabile dell’aiuto ai bisognosi.
Se guardiamo intorno a noi, nel
nostro posto di lavoro, della famiglia,
troviamo tante occasioni: anziani che



vivono in solitudine, famiglie che
attraversano difficoltà economiche,
poveri, persone da tempo senza
lavoro, malati nel corpo e nell’anima,
rifugiati… San Josemaría si dava
molto da fare nella cura dei malati,
perché vedeva in loro la carne
sofferente di Cristo redentore. Per
questo era solito chiamarli tesoro.
Sono drammi che troviamo nella vita
ordinaria. Come diceva madre
Teresa di Calcutta, adesso santa, non
occorre andare in India per accudire
e dar amore agli altri: si può fare
nella stessa via dove abiti.

Nella società attuale
l’evangelizzazione pone nuove
sfide e il Papa ricorda che la
chiesa è sempre «in uscita». In
quale modo l’Opus Dei partecipa a
questo invito?

Il Papa chiama alla nuova
evangelizzazione, caratterizzata
dalla gioia di coloro che, avendo



incontrato Gesù Cristo, si pongono in
uscita per condividere questo dono
con i loro pari.

Può dare della vera gioia soltanto chi
ha esperienza personale di Gesù. Se
un cristiano dedica tempo al suo
rapporto personale con Gesù, potrà
dare testimonianza di fede in mezzo
alle attività ordinarie e aiutare a
scoprire proprio lì la gioia di vivere il
messaggio cristiano: l’operaio con
l’operaio, l’artista con l’artista,
l’universitario con l’universitario…

Noi dell’Opus Dei, con tutti i nostri
difetti, desideriamo contribuire
all’edificazione della Chiesa dal
proprio luogo di lavoro, nella propria
famiglia… Sforzandoci per
santificare la vita ordinaria. Molte
volte si tratterà di ambienti
professionali e sociali che non hanno
ancora sperimentato la gioia
dell’amore di Dio e che in questo
senso sono anche periferie cui è



necessario arrivare, uno a uno,
persona a persona, da uguale a
uguale.

Una preoccupazione generalizzata
sono le vocazioni. Che cosa
consiglierebbe a partire
dall’esperienza dell’Opus Dei?

Nell’Opus Dei si sperimentano le
stesse difficoltà di tutti nella Chiesa e
chiediamo al Signore, che è il
padrone della messe, di mandare
operai nella sua messe. Forse una
sfida speciale è suscitare la
generosità tra i giovani, aiutandoli a
comprendere che la donazione a Dio
non è solo rinuncia ma dono, un
regalo che si riceve e che rende felici.

Qual è la soluzione? Mi vengono in
mente le parole del fondatore: «Se
vogliamo essere di più, siamo
migliori». La vitalità della Chiesa non
dipende tanto da formule
organizzative, nuove o antiche, ma
da una apertura totale al Vangelo,



che porta al cambiamento di vita. Sia
Benedetto XVI sia papa Francesco
hanno ricordato che sono soprattutto
i santi che fanno una chiesa.
Pertanto, vogliamo più vocazioni per
tutta la Chiesa? Sforziamoci di più
per corrispondere personalmente
alla grazia di Dio, che è colui che
santifica.

Dalla sua elezione ha chiesto con
frequenza preghiere per la Chiesa
per il Papa. Come incrementare
quest’unità con il Santo padre
nella vita delle persone ordinarie?

Mi chiede un consiglio. Tutti quelli
che hanno salutato personalmente
papa Francesco, e dal 2013 saranno
stati migliaia, hanno ascoltato questa
richiesta: prega per me. Non è una
frase fatta. Magari nella vita di un
cattolico non mancasse ogni giorno
un piccolo gesto per il Santo padre,
che porta un grande peso: recitare
una preghiera semplice, fare un



piccolo sacrificio, eccetera. Non si
tratta di cercare cose difficili ma
qualcosa di concreto, quotidiano.
Incoraggio i padri e madri di famiglia
a invitare i loro figli, fin da piccoli, a
dire una breve preghiera per il Papa.

Alfonso Riobó

Palabra

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/mons-fernando-
ocariz-la-vitalita-della-chiesa-dipende-

dall-apertura-totale-al-vangelo/
(09/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/mons-fernando-ocariz-la-vitalita-della-chiesa-dipende-dall-apertura-totale-al-vangelo/
https://opusdei.org/it-it/article/mons-fernando-ocariz-la-vitalita-della-chiesa-dipende-dall-apertura-totale-al-vangelo/
https://opusdei.org/it-it/article/mons-fernando-ocariz-la-vitalita-della-chiesa-dipende-dall-apertura-totale-al-vangelo/
https://opusdei.org/it-it/article/mons-fernando-ocariz-la-vitalita-della-chiesa-dipende-dall-apertura-totale-al-vangelo/

	Mons. Fernando Ocáriz: "La vitalità della Chiesa dipende dall'apertura totale al Vangelo"

