
opusdei.org

Mons. Fernando
Ocáriz: Con Cristo,
l’unità nasce dal di
dentro

Il prelato dell’Opus Dei ragiona
con alcuni studenti sull’unità
come dono divino e dimensione
essenziale della vita cristiana,
con particolare attenzione a
come essa si vive e si custodisce
nella Chiesa e nell’Opus Dei a
partire dall’esperienza
quotidiana della fede.

29/01/2026



«Una Chiesa unita, segno di unità e di
comunione, che diventi fermento per
un mondo riconciliato». Con queste
parole, papa Leone XIV esprimeva,
nella Messa per l’inizio del suo
ministero petrino, un desiderio che,
sotto molti aspetti, definisce
l’orizzonte del suo pontificato.

Otto mesi dopo, lo abbiamo visto
chiudere la Porta Santa e concludere
il Giubileo della Speranza. In questo
arco di tempo, l’unità si sta rivelando
per ciò che realmente è: non un
concetto astratto, ma una nota
costitutiva della Chiesa, della società
e dello stesso essere umano e,
pertanto, ciò che mantiene aperta la
porta della speranza.

Questo articolo riassume una lezione
di mons. Fernando Ocáriz, prelato
dell’Opus Dei, in dialogo con studenti
di teologia e filosofia di diversi Paesi
che vivono a Roma. A partire da
domande che nascono dalla loro



esperienza viva, si sviluppa una
riflessione concreta sull’unità come
dono ricevuto, compito condiviso e,
come diceva san Josemaría Escrivá,
«passione dominante».

L’unità dell’Opera è,
fondamentalmente, partecipazione
dell’unità della Chiesa. San Josemaría
ricordava spesso che l’Opera è una
piccola parte della Chiesa. Da ciò
deriva che gli elementi che
costituiscono l’unità dell’Opera sono,
in sostanza, gli stessi che sorreggono
l’unità ecclesiale.

L’unità è una nota fondamentale
della Chiesa, con la cattolicità, la
santità e l’apostolicità, enunciata
esplicitamente nel Vangelo quando il
Signore chiede per i suoi discepoli
che «tutti siano una sola cosa; come
tu, Padre, sei in me e io in te»[1].
Questa preghiera ci offre una chiave
assai profonda per comprendere
l’unità cristiana.



Infatti, la sostanza ultima dell’unità
della Chiesa e, pertanto, dell’unità dei
discepoli di Cristo, è una
partecipazione all’unità stessa di Dio,
che, nella misura limitata in cui
possiamo conoscere il mistero della
Trinità, vediamo in particolare nello
Spirito Santo, poiché ciò che unisce è
l’amore, e lo Spirito Santo è l’amore.

In effetti, anche gli elementi più
umani dell’unità della Chiesa (e
dell’Opera) acquistano il loro vero
valore quando sono informati dalla
carità. Non sono da considerare solo
aspetti organizzativi, anche quando
lo sono, ma si deve riconoscere che il
loro valore più profondo consiste
nell’essere espressione dell’amore
che unisce.

In questa prospettiva, l’unità
dell’Opera, come parte della Chiesa,
può essere considerata secondo tre
dimensioni, identificate in alcune
occasioni dall’allora professore



Joseph Ratzinger: ciò che la Chiesa è
visibilmente, ciò che è
ontologicamente e ciò che è
operativamente.

Anzitutto, la Chiesa è visibile. Che
cosa significa? Che è un popolo, un
insieme di persone umane, con una
caratteristica singolare: è un popolo
formato da molti popoli. La prima
lettera di san Pietro usa
un’espressione molto significativa,
parlando della Chiesa come populus
adquisitionis[2], un popolo che Dio si è
acquistato.

A partire dalla Pentecoste, la Chiesa
universale è una compagine: la
realtà visibile di un popolo visibile,
inizialmente piccolo ma chiamato fin
dall’origine all’universalità. Ciò che
conferisce unità visibile a questo
popolo, umanamente formato da
popoli tanto diversi, sono
principalmente tre elementi: la
comune professione di fede, la vita



sacramentale e un capo comune, il
romano pontefice. Un’unica fede
professata esteriormente, una
medesima vita sacramentale, con i
suoi diversi riti e liturgie, e un unico
principio di governo universale sono
gli elementi visibili che rendono
possibile l’unità di popoli e culture
così differenti.

L’altro aspetto richiamato da
Ratzinger circa la Chiesa è ciò che
essa è costitutivamente. Qui
entriamo nel cuore del mistero. La
Chiesa è il Corpo di Cristo. San
Josemaría Escrivá affermava con
forza che la Chiesa è questo: Cristo
presente in mezzo a noi[3].

Questa è la realtà più profonda della
Chiesa, che dà senso ed efficacia a
tutto ciò che è visibile. Non si tratta
solo del fatto che Cristo è presente e
dà forza da dentro, ma che la Chiesa,
nel suo insieme, è realmente un
Corpo. Il Corpo Mistico non è una



metafora: è una realtà spirituale,
un’unione vera di tutte le membra
con Cristo. Tale è la Chiesa
ontologicamente.

A questo proposito, Joseph Ratzinger
offriva una definizione molto nota e
assai sintetica: la Chiesa è il popolo
che vive del Corpo di Cristo
nell’Eucaristia e diventa Corpo di
Cristo nell’Eucaristia.

Consideriamo poi la terza
dimensione dalla quale possiamo
guardare all’unità della Chiesa. Se la
prima consisteva nel fatto che la
Chiesa è, in modo visibile, un popolo
formato da persone, e la seconda che,
nella sua realtà più profonda, è il
Corpo di Cristo, la terza significa che
la Chiesa, nella sua azione nel
mondo, è il sacramento universale
della salvezza[4]. Cioè, la forza
santificatrice della Chiesa si dispiega
nella predicazione del Vangelo e nei
sacramenti, in particolare nel



condurre le persone alla confessione
e all’Eucaristia e, di conseguenza, nel
risvegliare in esse lo slancio
apostolico.

L’unità della Chiesa e, in essa, l’unità
dell’Opera, è, in definitiva, un dono
di Dio. È profondamente
soprannaturale, sebbene abbia anche
manifestazioni umane e
organizzative. Inoltre, è un dono
affidato a tutti e, proprio per questo,
è responsabilità di tutti custodirlo.

Se l’unità è un dono che appartiene a
tutta la Chiesa, che cosa c’è nello
spirito dell’Opus Dei che fa sì che
venga vissuta e custodita come una
delle sue passioni dominanti?

L’unità che si vive nell’Opera è,
essenzialmente, la stessa unità della
Chiesa, come accade in ogni altra
realtà ecclesiale. Tuttavia, com’è
naturale che sia, nell’Opera vi sono
aspetti peculiari del suo spirito che
ne configurano il modo di essere.



Il punto fondamentale è l’unità
spirituale. L’Opera ha una precisa
spiritualità e, nella misura in cui tutti
partecipiamo di questo spirito, si
realizza un’unità profonda. Non è
uniformità ma un modo comune di
pensare e di vivere secondo tale
spirito, con una grande libertà in
tutto ciò che è opinabile. San
Josemaría parlava di un piccolo
denominatore comune (lo spirito
dell’Opus Dei) con un numeratore
amplissimo. L’unità è data dal
denominatore comune.

Questo spirito «è così, antico e nuovo
come il Vangelo»[5]. Pertanto, non
bisogna pensare che nell’Opera vi sia
qualcosa di completamente diverso
da ciò che vale per tutta la Chiesa. Si
tratta piuttosto di modalità peculiari
di vivere realtà che appartengono
all’essenza stessa del cristianesimo.

Quali sono? Per soffermarci su alcuni
punti centrali dello spirito



dell’Opera, possiamo partire dal
centro e dalla radice della vita
spirituale: l’Eucaristia. È il centro di
tutta la Chiesa, ma nell’Opera viene
vissuta con una consapevolezza
molto chiara della sua importanza e
come un’esigenza vitale di fedeltà
quotidiana: partecipare alla Santa
Messa, essere anime eucaristiche e
far sì, come dice san Josemaría, che
l’Eucaristia sia al centro dei nostri
pensieri[6].

Se l’Eucaristia ne è il centro e la
radice, il fondamento dello spirito
dell’Opus Dei è il senso della
filiazione divina. Vale,
evidentemente, per tutti i cristiani,
ma nell’Opera ha un ruolo capitale
come caposaldo della vita spirituale:
vivere le nostre pratiche di pietà, il
lavoro e la vita quotidiana a partire
dalla consapevolezza di essere figli di
Dio.



Poi, c’è il cardine dello spirito
dell’Opus Dei: la santificazione del
lavoro. Tutti siamo chiamati a
santificarci e ad annunciare a molti
la possibilità di santificare il proprio
lavoro. Tuttavia, nell’Opera è
qualcosa di molto peculiare e molto
centrale: è il fulcro del nostro
impegno di cercare la santità e di
fare apostolato.

Così, con tutti gli elementi comuni
dell’unità della Chiesa, nell’Opera vi
sono questi tratti specifici che ci
unificano nella misura in cui viviamo
un medesimo spirito: l’Eucaristia
come centro e radice, la filiazione
divina come fondamento e la
santificazione del lavoro come
cardine.

Padre, se l’unità è un dono di Dio che
chiediamo per tutta la Chiesa e per
l’Opera, possiamo chiederla anche
come dono personale, per ciascuno
di noi?



Sì, certo. È un dono per ogni persona,
proprio perché accresce in noi il
desiderio di unità e perché, mediante
la grazia di Dio, riceviamo la forza
per essere elementi di unità con la
nostra carità e il nostro affetto.

Pertanto, l’unità è una condizione di
efficacia a tutti i livelli. San
Josemaría Escrivá lo esprimeva con
particolare chiarezza in uno scritto
del 1931: «Dio fa affidamento sui
nostri difetti, sulla nostra debolezza,
e su quella degli altri, ma anche sulla
fortezza di tutti quando ci unisce la
carità»[7]. L’unità infonde fortezza, se
ci unisce la carità. E ciò che unisce
davvero è l’affetto.

Ora, è opportuno distinguere l’affetto
da una semplice inclinazione
sentimentale. Il vero affetto, il vero
amore, si manifesta soprattutto nelle
opere: nella dedizione, nella
disponibilità, nell’interesse per gli
altri. Molte volte è accompagnato dal



sentimento e altre no. Quando però,
c’è amore autentico, c’è unità.

In fondo, la dimensione personale ha
molto a che fare con l’unità. È anche
fonte di slancio apostolico, perché ci
porta a fare pienamente nostra la
missione apostolica degli altri, il che
vivifica e stimola quando l’attività
personale è più limitata o ha un
campo d’azione ristretto. Ciò che
fanno gli altri è anche nostro, e
questa consapevolezza genera forza
e fecondità.

L’Opera si avvicina al primo
centenario e il suo messaggio ha
raggiunto persone di differenti
generazioni, culture e luoghi del
mondo. Come possiamo essere
strumenti di unità oggi, assumendo
tale responsabilità in mezzo ai
cambiamenti culturali e alle
circostanze del nostro tempo?

Da una parte, possiamo meditare
spesso sull’unità e chiederla davvero



al Signore, perché ci dia lumi per
comprendere come viverla là dove
ciascuno si trova.

Poi, ci sono molti elementi che
aiutano, ma uno è particolarmente
importante: comprendere che l’unità
dell’Opera è quella tipica di una
famiglia. Non si può comprendere
l’unità dell’Opera e non se ne può
parlare senza pensare all’unità della
famiglia. È un lineamento molto
caratteristico ed essenziale del suo
spirito.

Tale unità si configura sempre come
unione diretta con il nostro santo
fondatore. San Josemaría, dal cielo,
continua a essere nostro Padre,
mediante i suoi scritti, il suo spirito,
la sua eredità e ciò che conosciamo
della sua vita. Parte della nostra
responsabilità di salvaguardare
l’unità consiste nel collaborare, dal
nostro posto, a mantenere viva la
figura di nostro Padre: ricorrendo



alla sua intercessione nelle diverse
necessità, tenendo acceso il suo
ricordo e cercando di seguire i suoi
criteri. È il principio che san Paolo VI
suggerì al Beato Álvaro del Portillo:
«Quando deve fare qualcosa, pensi a
come lo farebbe il fondatore». Don
Álvaro ne fu molto grato e si rallegrò
molto, perché stava comportandosi
così fin dal primo momento.
L’unione con san Josemaría è una
parte importantissima dell’unità
dell’Opera.

Accanto a tutto ciò, c’è anche la
filiazione al Padre, chiunque egli sia
in ogni momento: una filiazione che
conferisce una reale unità a tutta
l’Opera, alle due sezioni, sempre
fondata sull’essenziale, l’unità di
spirito.

Padre, a volte i malintesi o le ferite
del passato possono diventare
ostacoli per l’unità. Come possiamo



ricostruire la fiducia quando c’è stato
dolore o risentimento?

In questi casi, la prima cosa è aiutare
le persone a pensare
all’atteggiamento del Signore: Dio
ama infinitamente ogni persona,
molto più di quanto noi possiamo
amare. Tornare a questa verità così
profonda cambia il modo di porsi
davanti agli altri e ci aiuta,
soprattutto quando rimangono tracce
di risentimento o qualche motivo di
dispiacere remoto o attuale, a
pensare che quella persona è amata
infinitamente da Dio.

San Paolo lo esprime con forza in un
passo di Efesini che conosciamo
bene: «Io dunque, prigioniero a
motivo del Signore, vi esorto:
comportatevi in maniera degna della
chiamata che avete ricevuto, con
ogni umiltà, dolcezza e magnanimità,
sopportandovi a vicenda nell'amore,
avendo a cuore di conservare l'unità



dello spirito per mezzo del vincolo
della pace. Un solo corpo e un solo
spirito, come una sola è la speranza
alla quale siete stati chiamati, quella
della vostra vocazione»[8]. Qui
emerge un tema molto concreto:
l’unità per mezzo del vincolo della
pace.

Dare pace. San Josemaría ci
incoraggiava frequentemente a
essere seminatori di pace e di gioia.
Già da molto giovane, nei suoi
appunti intimi, scriveva con stupore:
Credo che il Signore abbia impresso
nella mia anima un’altra
caratteristica: la pace, avere la pace e
dare la pace.

Di che pace si tratta? È Cristo stesso.
Ipse est enim pax nostra, «Egli infatti
è la nostra pace»[9]. Perciò, tutto
l’impegno per custodire l’unità
consiste necessariamente nello
sforzo di unire a Cristo. Come dice
san Paolo: «Per mezzo del vincolo



della pace. Un solo corpo e un solo
spirito»[10]. È lo Spirito Santo a unire
con il dono della carità. La fede
unisce, senza dubbio, ma più
radicalmente ciò che unisce è
l’amore, e lo Spirito Santo è l’amore
infinito di Dio.

Respiriamo un clima di disunione e
di individualismo nella società, nella
politica, nelle istituzioni e perfino
nella famiglia. Come vivere un’unità
autentica, non solo esteriore, ma che
nasca dall’intimo di ognuno, quando
mancano punti di riferimento?

San Josemaría parlava di essere
strumenti di unità: persone che
creano, difendono e custodiscono
l’unità. Per vivere così, il principale
riferimento è sempre Cristo.

In che senso la passione, il desiderio,
la tensione per l’unità può dominare
la nostra vita? Quando finisce per
impregnare i pensieri e i sentimenti
e, di conseguenza, governa



spontaneamente la nostra condotta.
È allora che ciò che appartiene agli
altri diventa anche nostro: la vita
interiore, il lavoro, la salute e la
malattia, sempre nel modo più
opportuno caso per caso. Ci interessa
pregare per loro, agevolarli nel
cammino, rallegrarci dei loro
successi. Tutto ciò che è degli altri è
anche nostro. Questa è unità.

L’unità fa anche soffrire con chi
soffre e si manifesta in modo molto
concreto nell’atteggiamento di fronte
ai difetti o ai limiti altrui.

Inoltre, quando domina il desiderio
dell’unità, nasce spontaneamente la
premura di promuovere ciò che
unisce ed evitare o, eventualmente,
contrastare ciò che può diventare
anche solo un tenue principio di
disunione.

Padre, a volte lavorare e decidere
insieme può sembrare più lento che
farlo individualmente. Nell’Opera la



collegialità è uno stile di lavoro
abituale. Come possiamo
comprenderla e viverla come una
ricchezza e non come un ostacolo?

All’interno dell’organizzazione
dell’Opera, la collegialità è un aspetto
molto importante dell’unità: va
vissuta a tutti i livelli, sia nel
governo, sia nelle attività
apostoliche. È un’importante norma
prudenziale, perché evita che
qualcuno voglia comandare senza
tener conto del parere degli altri. San
Josemaría, ispirato da Dio, la volle fin
dall’inizio e per tutta l’Opera.

Lo spiegò con particolare vigore in
una delle sue lettere. «Vi ho ripetuto
innumerevoli volte (sono parole che
ben conoscete) e lo ripeterò ancora
più spesso fin che campo, che
nell’Opera esigo una direzione
collegiale a tutti i livelli, perché non
si cada nella tirannia»[11].



Si rischia di cadere in stili di lavoro
unilaterali anche semplicemente per
la fretta: pensare che qualcosa sia
urgente e che non serva aspettare gli
altri per avere il loro parere. San
Josemaría era solito dire che le cose
urgenti possono aspettare e quelle
molto urgenti devono aspettare, non
per perdere tempo, ma per studiarle
come è previsto. Questo modo di fare
è garanzia di efficacia e anche di
serenità.

Decidere da soli può anche creare
stati ansiosi, soprattutto quando le
questioni sono complesse. Invece,
poter far conto dei contributi di altre
persone aiuta a discernere meglio.
Ciò vale anche quando qualcuno ha
più esperienza o conosce meglio un
argomento specifico. L’esperienza
dimostra che una persona che ne sa
di meno può offrire un parere, una
soluzione o una sfumatura che a
un’altra era sfuggita.



Pertanto, anche se la collegialità
richiede più tempo, ne vale la pena. È
un prezzo che merita di essere
pagato, perché ciò che si ottiene ha
un grandissimo valore. Non è
soltanto una procedura, ma
soprattutto uno spirito: la
convinzione che tutti abbiamo
bisogno dell’intuito degli altri. Va
applicata a tutti i livelli.

Ho una preoccupazione ricorrente: a
volte possiamo esitare a dire ciò che
pensiamo per paura di trovarci in
disaccordo o di creare divisioni.
Come trovare l’equilibrio tra la
libertà di esprimere il proprio parere
e la cura dell’unità, sapendo che non
sempre saremo d’accordo su tutto?

Una conseguenza inderogabile della
passione dominante per l’unità è
valorizzare la diversità. Può
sembrare contraddittorio, ma non è
così. L’unità non consiste nel pensare
tutti allo stesso modo, ma nel voler



bene agli altri per come sono e a
partire di lì trovare gli elementi che
uniscono. Vale a dire, la
comprensione, come abbiamo già
detto, dipende dalla convinzione che
tutto ciò che è degli altri è anche
nostro. Ciò aiuta a evitare lo spirito
critico.

Per vivere così, la prima cosa è
proporselo consapevolmente: capire
che una parte importante dell’unità è
accettare le opinioni degli altri, il che
comporta non avere paura di dire ciò
che si pensa. Sempre in modo
prudente, certo. Non si può dire
qualsiasi cosa, in qualsiasi momento
o in qualsiasi modo. Tuttavia nel
luogo e nel momento opportuno,
come in una riunione o in un
colloquio, è bene esprimere il
proprio parere, anche quando si
pensa di essere in minoranza. Non si
tratta di imporre le proprie idee, ma
di dire con semplicità ciò che in
coscienza si pensa. Questo modo di



fare non la demolisce ma, piuttosto,
edifica ponti che conducono
all’unità.

Ricordo che diversi anni fa, quando
fui nominato consultore della
Congregazione per la Dottrina della
Fede, andai a trovare il filosofo
Cornelio Fabro, che incontravo con
una certa frequenza e che era stato
lui pure consultore per molti anni.
Mi disse con una certa enfasi: Le do
un solo consiglio basato sulla mia
esperienza: nelle riunioni dica
sempre ciò che pensa, anche se vede
che tutti gli altri sono di parere
contrario. Faccia sempre così.
Ebbene, vi do lo stesso consiglio.

Inoltre, la sollecitudine per l’unità ha
origine immediata e visibile nella
cura della fraternità cristiana.
Implica l’impegno costante di unire,
di non creare fazioni all’interno
dell’Opera, di trattare tutti allo stesso
modo e di promuovere un interesse



sincero per la vita degli altri. A san
Josemaría stava molto a cuore questo
stile di persone che uniscono.

Non dobbiamo stupirci della varietà
di caratteri e di interessi, o delle
difficoltà relazionali che ne possono
nascere. San Josemaría scriveva in
una delle sue lettere: «Dovete vivere
una fraternità senza fluttuazioni, che
passi sopra simpatie o antipatie
naturali, amandovi come autentici
fratelli e trattandovi con la
comprensione che caratterizza una
famiglia davvero unita»[12]. Sono
parole belle ed esigenti allo stesso
tempo, e tocca a noi viverle e
trasmetterle.

Per concludere, voglio citare alcune
parole che conosciamo bene ma che
offrono sempre molti spunti di
meditazione. Sono di una lettera di
san Josemaría del 1957: «Sul
tabernacolo dell’oratorio del
Consiglio Generale ho fatto incidere



queste parole: Consummati in unum.
Con Cristo siamo tutti una sola cosa.
Al calore della forgia divina,
conserviamo sempre questa
meravigliosa unità di mente, volontà
e cuore. Maria, nostra Madre, canale
splendido e fecondo di tutte le grazie
che giungono agli uomini, ci conceda,
con l’unità, anche la chiarezza, la
carità e la fortezza”.

Non è solo una pia conclusione. È sì
una conclusione pia, ma anche
profondamente logica, che ci porta
dritti a pregare per l’unità. In effetti,
preghiamo ogni giorno per l’unità, ed
è bene farlo con animo riconoscente
e ottimista, perché preghiamo per
qualcosa che già esiste: preghiamo
perché si mantenga, per saperla
custodire, per ringraziare Dio
dell’unità dell’Opera, che è un
grandissimo dono.

Forse siamo così abituati all’unità da
correre il rischio di non apprezzarla



abbastanza. Perciò conviene
chiedere la grazia di apprezzarla di
più, di esserne più grati e di averne
maggior cura, non come di un’idea
astratta, ma con gesti, decisioni e
atteggiamenti concreti mediante i
quali l’unità diventa una autentica
passione.

[1] Gv 17, 21.

[2] 1 Pt 2, 9.

[3] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 131.

[4] Su questa triplice dimensione
della Chiesa cfr. Lumen Gentium.

[5] San Josemaría, Lettera 6, n. 31.

[6] Cfr. San Josemaría, Forgia, nn. 268
e 835; È Gesù che passa, sul tema
dell’Eucaristia.

[7] San Josemaría, Lettera 2, n. 56c.

[8] Ef 4, 1-4.



[9] Ef 2, 14.

[10] Ef 4, 3-4.

[11] San Josemaría, Lettera 24-
XII-1951, n. 5.

[12] San Josemaría, Lettera 30, n. 28.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/mons-fernando-
ocariz-con-cristo-lunita-nasce-dal-di-

dentro/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/mons-fernando-ocariz-con-cristo-lunita-nasce-dal-di-dentro/
https://opusdei.org/it-it/article/mons-fernando-ocariz-con-cristo-lunita-nasce-dal-di-dentro/
https://opusdei.org/it-it/article/mons-fernando-ocariz-con-cristo-lunita-nasce-dal-di-dentro/
https://opusdei.org/it-it/article/mons-fernando-ocariz-con-cristo-lunita-nasce-dal-di-dentro/

	Mons. Fernando Ocáriz: Con Cristo, l’unità nasce dal di dentro

