
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (XVII): La
forza delicata della
fiducia

La fiducia scopre le potenzialità
che sono nascoste nell’intimità
di ognuno. Ci fa crescere in
modo naturale e armonioso. Ci
rende più capaci.

04/04/2023

Nessuno è un verso a sé: «tutti
facciamo parte dello stesso poema
divino»[1]. Le vicende personali che
intessono la storia degli uomini sono

https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftn1&sa=D&source=editors&ust=1680516651086710&usg=AOvVaw26aAFCaPGAX9HwOR_o1bEj


intrecciate tra loro dalle relazioni di
filiazione, fratellanza, amicizia. Il
nostro cuore batte i suoi primi palpiti
grazie alla vita di altri, e poi sarà
continuamente animato, consolato,
rafforzato, a volte anche ferito – da
chi condivide con noi il cammino
della vita. Il fatto che dipendiamo da
altri, e gli altri da noi, non è un
effetto collaterale del peccato
originale, ma qualcosa di costitutivo
del nostro essere a immagine di Dio.

Per quanto la nostra vita sociale
spesso possa apparire come una
corrente frenetica che tende a farci
diventare individualisti, sappiamo
bene che siamo del tutto in
correlazione, in interdipendenza
l’uno con l’altro: soltanto che ci
incontriamo quando siamo disposti a
uscire da noi stessi. Chi scopre sino
in fondo questa realtà smette di
vedere nei propri limiti ostacoli che
impediscono di essere felici. Le
relazioni allora si rivelano come



ponti che ingrandiscono il suo
mondo[2]. Però, non tutti fanno
questa scoperta, o non alla stessa
maniera, e per questo in condizioni
di analoghe posizioni sociali,
educative, di carattere, persone
diverse possono vivere in modi
radicalmente diversi, secondo la
qualità delle loro relazioni: alcuni,
persi in una solitaria moltitudine;
altri, sempre accompagnati da altri e
sempre accompagnando altri.

Uno sguardo che trasforma

Avvicinandosi la fine della sua vita
terrena, Gesù dice ai suoi apostoli:«Vi
ho chiamato amici» (Gv 15, 15). Colui
che è perfetto Dio e perfetto Uomo, il
modello al quale guardiamo per
imparare a essere uomini, percorre
le vie della vita in compagnia di altri.
È qualcosa che cogliamo già sin dal
suo primo incontro con i dodici: Gesù
stabilisce con ognuno di loro una
relazione che procede in un

https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftn2&sa=D&source=editors&ust=1680516651087314&usg=AOvVaw2TS1BycfVA9T2W1ksb8i3a


crescendo di conoscenza, di amicizia,
di amore, sino a rivelarsi loro cuore a
cuore. Chi legge il Vangelo conosce i
limiti, i difetti di coloro che poi
saranno le colonne della Chiesa.
Forse, che Lui non li vedeva?
Ovviamente si, la parola del Verbo è
creatrice; il suo sguardo d’amore li
rende forti, perché è uno sguardo
pieno di fiducia. Quegli uomini rozzi
si sanno amati, eletti, e crescono più
di quanto mai nessuno potesse
immaginare, perché percepiscono la
fiducia che il Signore ha in loro. Lo
stesso accade nella nostra vita,
quando ci rendiamo conto
dell’amore che Dio ci vuole. Per
quanto solitamente parliamo
dell’importanza di credere in Gesù,
non dobbiamo dimenticare che ciò
che più ci trasforma è il fatto che Lui
confida in noi. Si, un segnale preciso
del fatto che la nostra fede va
maturando è che ci appoggiamo
sempre di più sulla fiducia che Dio
ha in noi.



Guardiamo il discepolo che restò
fedele accanto a Gesù sotto la croce.
Qual è il segreto di tale coraggio?
Magari proprio il soprannome con il
quale si riferisce a se stesso: «il
discepolo che amava». Giovanni
scopre la propria identità nel fatto di
essere amato da Gesù: ciò dilata il
suo cuore e le sue forze, e lo rende
capace di una ammirabile fedeltà. Il
suo racconto dell’ultima cena riflette
sino a che punto era entrato, con la
sua fiducia, nel cuore di Gesù. È
proprio così: la fiducia ci consente di
raggiungere una conoscenza molto
più profonda di quanto non sia
possibile con la sola ragione.

Così come è entrato nella vita degli
Apostoli, suoi amici, Dio vuole
entrare nella nostra. Anche la nostra
relazione di amicizia con Lui può
seguire adesso quella linea
ascendente, in modo che la nostra
capacità di amare si ingrandisca
sempre di più. Con un profondo



rispetto della nostra libertà, Gesù ci
offre la sua amicizia, nella quale si
mostra una fiducia che ci fa scoprire
chi siamo per Lui[3]. Per crescere ed
esercitare con naturalezza la nostra
libertà, abbiamo bisogno di essere
sicuri di noi stessi; una sicurezza
fondata, soprattutto nel sapere con
certezza che uno come Lui (e, “chi
come Dio?”) punta su di noi… Una
tale convinzione rende possibile la
nostra crescita, perché quando
qualcosa di buono ci risulta costoso,
quando ci vediamo incapaci di
superare noi stessi, la fiducia di Dio
in noi fa crescere la nostra. La
fiducia sincera rivela le potenzialità
che si nascondono nell’intimo di
ciascuno, sepolte spesso da una
scarsa autostima o dal timore
dell’insuccesso, e spinge a dedicarla
al servizio degli altri: ci fa crescere in
modo naturale, armonioso; ci rende
capaci di altro ancora.

https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftn3&sa=D&source=editors&ust=1680516651088531&usg=AOvVaw1qVrm7s6dUw8wmMBoSVv1R


È così che Gesù ama i suoi: conosce
quelli che ha scelto, li conosce meglio
di chiunque altro – meglio di loro
stessi – e tiene a loro. Sa sin dove
possono arrivare e, confidando nel
tempo e nella loro corrispondenza, li
va conducendo poco a poco; non ha
fretta di formarli, perché sa che
questa è un’arte che richiede
pazienza. È un buon maestro e sa
“perdere” il tempo con loro, come
sanno fare gli amici. Si guadagna la
fiducia dei suoi con il suo affetto e
rende facile la reciproca conoscenza
con la sua paziente disponibilità, con
la sua comprensione. Tale modo di
amare, così divino e così umano,
forgia una vera amicizia tra il
maestro e i discepoli, che li coinvolge
e trae il meglio da loro.

Lasciare entrare Dio sin nel
profondo

Al Signore «interessano le tue gioie, i
tuoi successi, il tuo amore, e anche le



tue angustie, il tuo dolore, i tuoi
insuccessi»[4]. È quindi necessario
parlargli con fiducia, aprirgli il cuore
completamente, condividere tutte le
nostre cose con Lui. Quando
abbiamo veramente fiducia in
qualcuno, buttiamo via le maschere
con le quali spesso ci nascondiamo:
in questo momento ci sembrano
inutili; sentiamo che possiamo essere
noi stessi senza timore. Questa
fiducia rivela la verità del nostro
essere e ci dà una grande libertà
interiore. Sapendo che non c’è
amicizia più sincera della sua,
possiamo lasciarlo entrare sin nella
parte più intima della casa della
nostra anima. Lo lasceremo, forse, in
sala d’attesa, dove vengono accolti gli
invitati?

Mentre cresce l’amicizia, sarà
naturale voler mostrargli ogni angolo
della nostra vita: lo studio, perché
veda come facciamo i nostri più
segreti lavori; la stanza dei giochi,

https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftn4&sa=D&source=editors&ust=1680516651089724&usg=AOvVaw2AJCeQav-5CPDf2-3dpyES


dove sono le cose che ci fanno
sognare; gli mostreremo anche il
ripostiglio, pieno di cose, alcune più
utili di altre, e di pezzi che si sono
rovinati lungo la strada. Se ci
facciamo conoscere, se accendiamo
le luci … Egli illuminerà tutti quegli
angoli che sembrano oscuri e ci
aiuterà a vedere i posti che
dobbiamo rimettere in ordine. E lo
farà con chiarezza, ma soprattutto
infondendo speranza perché il suo
non è uno sguardo che giudica, che
intimidisce; è uno sguardo d’amore
che dà forza e solleva: è uno sguardo
creatore e redentore.

Fiducia chiama fiducia

L’amore umano, nelle sue migliori
manifestazioni, ci parla dell’amore di
Dio. Sperimentare in una amicizia la
forza propulsiva della fiducia,
scoprire che qualcuno crede in noi, è
qualcosa che spinge a dare il meglio
di noi stessi: avvertiamo che così



deve essere lo sguardo di Dio. Per
questo, anche noi dobbiamo fare in
modo di guardare gli altri come
Gesù; imparare da Lui ad essere luce
per quelli che ci stanno intorno.
Quando sperimentiamo la forza
trasformatrice della fiducia in Dio,
vediamo la necessità di farla vedere
agli altri.

«Spesso Dio si serve di un’amicizia
autentica per compiere la sua opera
di salvezza»[5]. La fiducia che c’è tra
buoni amici è spesso il mezzo che Dio
ci dà per farci vedere ciò che noi
magari non sappiamo affrontare da
soli. Se abbiamo la fortuna di contare
su amici veri, su persone che ci
vogliono bene, migliori, felici, e
sappiamo aprire loro spazi di
intimità, avremo già sperimentato
molte volte che il nostro mondo
interiore si arricchisce
condividendolo.

https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftn5&sa=D&source=editors&ust=1680516651091018&usg=AOvVaw0h_3buU-KLhs3xGwdN8YG9


In un clima di confidenza, non c’è il
timore che gli altri vedano le nostre
debolezze e le nostre lotte, né di
condividere progetti e sogni.
Sappiamo che chi ci vuole bene ci
aiuterà proprio a superare i nostri
ostacoli e a evitare che diventino
barriere. Nella dinamica umana del
dare e avere, il darci implica
condividere la nostra singolarità,
farci vedere autentici. Giungere a
questo punto ci dà una libertà molto
grande, ma richiede lo sforzo per
uscire da noi stessi: la disponibilità a
esporci, anche sapendo che ciò ci
rende più vulnerabili. La fiducia
chiama fiducia, e il rischio di essere
feriti non è paragonabile al
guadagno acquistato con il voler
bene e con il lasciarsi voler bene.

Parola che irrobustisce, cura,
incoraggia

La fiducia è la base del
funzionamento di una qualunque



relazione; per poter crescere
personalmente e professionalmente;
la base di ogni attività di formazione.
Per questo, quando vogliamo aiutare
altri, notiamo subito l’importanza
dell’ascolto, della comprensione o
della pazienza , ecc., ma in realtà
abbiamo bisogno di molto di più:
fidarci delle persone ci spinge a
guardarle con ottimismo, a credere
in loro, a individuare le loro
potenzialità, ad avere aspettative in
quello che potrebbero arrivare a
essere, così da immedesimarci anche
nelle loro lotte.

«Seguendo l’esempio del Signore -
scrive San Josemaría -, comprendete i
vostri fratelli con un cuore molto
grande, che non ha paura di nulla, e
amatelo veramente. (…) Essendo
molto umani, saprete passare sopra i
piccoli difetti e vedere sempre, con
comprensione materna, il lato buono
delle cose»[6]. Agire così non vuol
dire essere fuori dalla realtà,

https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftn6&sa=D&source=editors&ust=1680516651092040&usg=AOvVaw186x8gQvIITu2bsytjVxL0


smettere di vedere i limiti o i difetti
degli altri. Se gli vogliamo bene, li
vorremo migliori: conoscendoli e
amandoli come sono, con l’amicizia e
la fraternità che ci unisce, potremo
avvertirli dei possibili pericoli che
corrono, o potremo suggerire loro
quello che magari non capiscono
all’inizio, e li accompagneremo alla
scoperta del bene che si nasconde
dietro queste nuove prospettive[7].
L’affetto sincero per l’altro rende
possibile un clima di libertà, di
fiducia, che si manifesta nella
chiarezza con la quale esponiamo il
perché vediamo che gli conviene
sforzarsi a lottare su un determinato
punto, in modo che si senta
accompagnato da noi nel suo
cammino, e non spinto ad agire in
maniera irrazionale. «La funzione
del direttore spirituale è di aiutare
che l’anima desideri – ne abbia
voglia – di fare la volontà di Dio»[8].

https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftn7&sa=D&source=editors&ust=1680516651092342&usg=AOvVaw2_auBChM3SSH6SDzRhxi88
https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftn8&sa=D&source=editors&ust=1680516651092912&usg=AOvVaw0CXADVKtTSSnlOxEEO2mXh


Qualche volta ci può accadere che,
volendo aiutare qualcuno che
sembra di non voler sentire, ci
lasciamo prendere dal pregiudizio
che realmente non lo voglia. Non
possiamo dimenticare che siamo
fragili, e che il cammino, oltre
all’apprendimento, in certi casi lascia
ferite che sono lente a chiudersi.
Spesso la sofferenza provocata da tali
colpi spinge a costruirsi barriere che
isolano, che proteggono da possibili
sofferenze, ma che
contemporaneamente rendono
difficile riacquistare la fiducia che
serve per continuare a crescere.

La parola che irrobustisce, che cura,
che incoraggia, è la parola più
propriamente umana. Solo se c’è
fiducia, affetto sincero, gratuito,
saremo in sintonia con l’altro, e la
nostra parola parteciperà, con l’aiuto
di Dio, al suo potere creatore: sarà
anche manifestazione del suo amore,
e aiuterà a cicatrizzare quelle ferite.



«Dio conosce ciascuno fino in fondo,
anche con i suoi punti dolenti, e ci
guarda tutti con tenerezza.
Impariamo dal Signore a guardare
con i suoi occhi, a comprendere tutti,
a metterci nei panni degli altri»[9].
Dobbiamo essere pazienti e andar
seminando fiducia con affetto, con
dettagli che manifestano il nostro
sincero interesse. Dio ha voluto che
avessimo bisogno l’uno dell’altro, e
agisce nella storia umana tramite gli
uomini e le donne, contando su
ciascuno per aiutarci
reciprocamente.

Chi ha una responsabilità nei
confronti di altri dev’essere
prevenuto di fronte al rischio di
voler dare sempre soluzioni o
risposte. Spesso, quasi
inconsciamente, possiamo pensare
che aiutiamo l’altro quando
otteniamo che assuma il nostro
personale modo di ottenere i risultati
migliori. Tuttavia, il lavoro di

https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftn9&sa=D&source=editors&ust=1680516651093728&usg=AOvVaw2VDsuOQEZKn30GANhtoSYb


formazione non consiste
nell’ottenere che l’altro cammini
come vogliamo noi. Pretendere che
gli altri si adattino a certi modelli
predeterminati non consente di
aprire loro orizzonti; più facilmente
potrebbe sottoporli alla frustrazione
di chi non giunge a realizzare certe
aspettative.

In realtà, una buona formazione è
quella che ottiene che ciascuno sia,
con l’aiuto di Dio, autentico
protagonista della propria vita. Chi
desidera collaborare in questa
missione, ha il compito di
accompagnare, di facilitare la
conoscenza di sé, facendo delle
buone domande che aiutano a
riflettere, proponendo più piste che
risposte, anche se questo richiede più
fatica.

Quando è la stessa persona che
scopre il suo orizzonte e si pone una
meta, lo sforzo per raggiungerla è



molto più efficace, perché nasce da
un moto interiore. Anche quando
richiede più tempo ottenere i
«risultati» che ci si può aspettare, lo
stesso sforzo andrà formando la
persona in maniera positiva, stabile,
virtuosa. L’averlo tante volte
sperimentato sulla nostra pelle ci
porterà a dare sempre una grande
importanza all’iniziativa personale, e
a stimolare il protagonismo di
ciascuno

La fiducia nasce là dove si percepisce
l’amore di Dio, che è paziente, non si
irrita, non tiene il rendiconto del
male, ma tutto scusa e tutto crede
(cfr. 1Cor 13, 4-7). Chi ama così
diviene maestro, sicuro riferimento,
forza delicata che porta gli altri ben
al di là di quello che sembrava
possibile. Quante sorprese abbiamo
quando rispettiamo questa terra
sacra che sono gli altri! Lo Spirito
Santo può allora aiutarli a dare il
meglio di sé stessi. Se abbiamo



fiducia in quello che possono
arrivare ad essere, se confidiamo
nella grazia e in tutto il bene che Dio
mette in loro, daremo loro ali per
volare.

[1] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 111.

[2] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1937.

[3] Cfr. Sal 8, 5-7: «Che cosa è mai
l'uomo perché di lui ti ricordi, il figlio
dell'uomo, perché te ne curi?
Davvero l'hai fatto poco meno di un
dio, di gloria e di onore lo hai
coronato. Gli hai dato potere sulle
opere delle tue mani».

[4] San Josemaría, Amici di Dio, n.
218.

https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftnref1&sa=D&source=editors&ust=1680516651094784&usg=AOvVaw2T7UUWhWKAXji5uSVqQ5X3
https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftnref2&sa=D&source=editors&ust=1680516651095230&usg=AOvVaw1zdZjAEQtPwRZQXiqXVuK5
https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftnref3&sa=D&source=editors&ust=1680516651095773&usg=AOvVaw0RZh0vpjRHRGqiru0l03zB
https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftnref4&sa=D&source=editors&ust=1680516651096297&usg=AOvVaw23jChXK4ppEVGKtw3RjypG


[5] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 1-
XI-2019, n. 5.

[6] San Josemaría, Lettera 27, n. 35.

[7] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 16-
II-2023, nn. 3-6.

[8] San Josemaría, Lettera 26, n. 38.

[9] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 16-
II-2023, n. 15.

Carmen Córcoles

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/molto-umani-
molto-divini-xvii-la-forza-delicata-della-

fiducia/ (18/01/2026)

https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftnref5&sa=D&source=editors&ust=1680516651096745&usg=AOvVaw3m_aOQB4WHT7_0_zKkrC1Q
https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftnref6&sa=D&source=editors&ust=1680516651097148&usg=AOvVaw3LgF6342mRHhYrTiKxFr_a
https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftnref7&sa=D&source=editors&ust=1680516651097566&usg=AOvVaw2lAGWnoJ_mBMSC0F7dNsJH
https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftnref8&sa=D&source=editors&ust=1680516651097925&usg=AOvVaw00i4jqh4NpgHhlp51O3IeP
https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/%23_ftnref9&sa=D&source=editors&ust=1680516651098374&usg=AOvVaw05-7NRVnP-Ne1svXwu5Qm-
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-xvii-la-forza-delicata-della-fiducia/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-xvii-la-forza-delicata-della-fiducia/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-xvii-la-forza-delicata-della-fiducia/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-xvii-la-forza-delicata-della-fiducia/

	Molto umani, molto divini (XVII): La forza delicata della fiducia

