
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (XIV): Per
dare luce, parole
vere

Gesù e i primi discepoli
mostrarono un grande amore
alla verità, con la certezza di chi
trasmette una notizia che
riempie di gioia la vita.

04/07/2022

«Ecco davvero un Israelita in cui non
c’è falsità» (Gv 1, 47). L’elogio che
Gesù fece di Natanaele tutti quelli
che lo ascoltavano potevano



rivolgerlo anche a lui. Il Maestro
pronunciava solo parole vere e
viveva profondamente in accordo
con esse. Nelle parole di Gesù appare
sempre chiaro il desiderio ardente di
darci il meglio che ha. E questo
amore fa sì che quello che dice sia
sempre trasparente, orientato a darci
la sua verità e la sua misericordia.
Ecco perché, allora come ora, la sua
vita e la sua testimonianza danno
nuove luci, anche se certe volte
spaventano e preoccupano.

Senza paura della verità

Un momento nel quale si avverte
chiaramente questo atteggiamento
del Maestro è il capitolo sesto di san
Giovanni. Poco dopo aver lasciato la
folla stupita per la moltiplicazione di
pochi pani e due pesci, dei quali tutti
mangiano a sazietà, lo vediamo
deciso a rivelare una verità
importante. Gesù sa bene che a
quelle migliaia di persone che lo



hanno seguito fin lì costerà molto
comprenderla; però non risparmierà
neppure una parola, né attenuerà il
messaggio per renderlo più
accettabile: «Chi mangia la mia carne
e beve il mio sangue ha la vita
eterna» (Gv 6, 54). Quasi tutti si
congedano da lui, proprio a causa
delle sue parole sconvolgenti:
«Questa parola è dura! Chi può
ascoltarla?» (Gv 6, 60).

Si potrebbe dire, con un linguaggio
da rete sociale, che in questo
momento il suo eccesso di audacia lo
ha indotto a perdere più di
cinquemila seguaci. Per il Maestro,
tuttavia, questo insuccesso è solo
effimero e apparente: non lo ferma
né lo condiziona... Tanto è vero che,
quando scopre lo sconforto e lo
scoraggiamento sul volto dei dodici,
domanda anche a loro: «Volete
andarvene anche voi?» (Gv 6, 67).
Paradossalmente, pur di rimanere
con noi, Gesù preferisce pagare il



prezzo della solitudine: non è
disposto, per assicurarsi un successo
passeggero, a non nutrirci e amarci
con il pane eucaristico attraverso i
secoli. Per Gesù, come per la sua
Chiesa, la verità è l’amore per noi. Sa
che è di estrema importanza
manifestarsi in modo autentico,
affinché «tutti gli uomini siano salvati
e giungano alla conoscenza della
verità» (1 Tm 2, 4). La verità assai
spesso duole. «La verità non è mai un
baratto. È esigente e brucia – ha detto
una volta Joseph Ratzinger –. Il
messaggio di Gesù include, tra l’altro,
la sfida che troviamo in questa lotta
con i suoi contemporanei [...]. Chi
non vuole farsi bruciare, chi non è
disposto a questo, neppure si
avvicinerà a Lui»[1].

Gesù dice quello che deve dire come
deve dirlo, quando deve dirlo. Alcuni
giorni prima di essere condannato a
morte da quegli stessi che ora lo
stanno ascoltando nel Tempio di



Gerusalemme, dopo averli accusati
davanti al popolo come «guide
cieche, ipocriti, [...] sepolcri
imbiancati» (Mt 23, 24. 27), così li
apostrofa, ancora pubblicamente:
«Serpenti, razza di vipere, come
potete sfuggire alla condanna della
Geènna?» (Mt 23, 33). Sono parole
che ci possono impressionare. Gesù
non parla con tanta durezza con chi
è nell’errore o con i peccatori..., ma
piuttosto con quelli che, credendosi
giusti, impediscono che gli altri si
avvicinino a Dio (cfr. Mt 23, 13). Sa
perfettamente che le sue parole non
fanno che accrescere l’antipatia di
quelli che già pensano di farlo
morire. Ma questo non gli importa.
Non lo frena neppure il timore che i
suoi discepoli possano diventare le
vittime indirette del suo acceso
discorso... Infatti l’amore alla verità e
agli uomini è al di sopra della vita
terrena. San Josemaría sintetizza
molto bene questo atteggiamento di
Gesù: «Non aver paura della verità,



anche se la verità ti costasse la
vita»[2]. Con queste parole aspre e
crude che rivolge ai farisei Gesù sta
difendendo dall’errore e dalla
menzogna il piccolo gregge che tra
pochi anni – Lui già lo sa – subirà
anche il martirio per amore di Dio e
per difendere questa stessa verità. La
verità, infatti, è la prima e l’ultima
parola amorevole dei martiri
cristiani.

Sono molti i momenti della vita del
Signore nei quali prevale l’amore alla
verità. Come Egli stesso afferma
durante il suo processo davanti a
Pilato, «per questo io sono nato e per
questo sono venuto nel mondo: per
dare testimonianza alla verità» (Gv
18, 37). E anche noi cristiani siamo
stati battezzati e cresimati per essere
testimoni di colui che è «la Via, la
Verità e la Vita» (Gv 14, 6) nei
tentativi di sottoporre la realtà a
calcoli, interessi o ideologie.
Testimoni: che equivale alla parola



martiri. Anche se Dio non chiamerà
tutti i cristiani a versare il loro
sangue per la fede, si aspetta però
che siamo disposti a dare la nostra
vita, goccia a goccia, per questa
stessa fede; a essere «martiri non
spettacolari», come chi «spende i suoi
anni lavorando senza altro scopo che
servire la Chiesa e le anime, e
invecchia sorridendo, e passa
inavvertito...»[3]. Infatti, in fin dei
conti, «l’esistenza temporale – sia
delle persone che della società – è
importante esclusivamente proprio
come tappa verso l’eternità. Perciò la
vita terrena è importante solo
relativamente, e non è un bene
assoluto. Quello che è veramente
importante è che tu sia felice, che ti
salvi»[4].

Noi non possiamo tacere quello
che abbiamo visto

Che magnifico riflesso
dell’atteggiamento coraggioso di



Gesù Cristo contempliamo nei suoi
primi discepoli! Dopo le fiamme di
Pentecoste, stupisce ascoltare la
predicazione degli apostoli, che
ormai parlano senza alcuna paura.
Lo hanno imparato dal Maestro. Nel
libro degli Atti degli Apostoli
vediamo Pietro e Giovanni arrestati e
portati davanti al Sinedrio per
esporre pubblicamente la verità della
risurrezione di nostro Signore e per
dare spiegazioni intorno alla
guarigione di un uomo zoppo. Dopo
aver passato una notte in prigione,
sono sottoposti a un interrogatorio,
al quale assiste anche l’uomo guarito.
Gli anziani e gli scribi domandano
loro: «Con quale potere o in quale
nome voi avete fatto questo?» (At 4,
7). La risposta di Pietro è tassativa.
Non è rimasta neppure l’ombra della
codardia che li aveva indotti a
mentire e a negare il Signore durante
l’oscura notte della passione: «Sia
noto a tutti voi e a tutto il popolo
d’Israele: nel nome di Gesù Cristo il



Nazareno, che voi avete crocifisso e
che Dio ha risuscitato dai morti,
costui vi sta innanzi risanato» (At 4,
10). La libertà con la quale parlano
Pietro e Giovanni lascia tutti
stupefatti. Non sanno che fare, salvo
che ordinare loro di non continuare
a insegnare né a fare alcunché nel
Nome di Gesù. La risposta di Pietro e
Giovanni mette in evidenza
l’arbitrarietà di ciò che stanno
chiedendo: «Se sia giusto dinanzi a
Dio obbedire a voi invece che a Dio,
giudicatelo voi. Noi non possiamo
tacere quello che abbiamo visto e
ascoltato» (At 4, 19-20).

Questi esempi della vita di Gesù e dei
primi discepoli ci fanno intravedere
la misura adeguata del nostro
comportamento al momento di
proclamare la verità di Gesù Cristo.
Una falsa prudenza potrebbe farci
pronunciare discorsi compiacenti o
farci tacere quando dovremmo
parlare. Naturalmente, evangelizzare



non significa scendere sempre in
conflitto, ma neppure può consistere
nell’evitarlo ad ogni costo,
instaurando un compromesso con la
verità. In questo senso, san
Josemaría scriveva: «Concedere? È
una parola che si trova soltanto –
“bisogna concedere!” – nel
vocabolario di coloro che non hanno
voglia di lottare – pigri, calcolatori o
vigliacchi –, perché si considerano
vinti in partenza»[5]. Allo stesso
modo, sarebbe anche troppo comodo
pensare che la fede si possa
trasmettere senza preoccuparsi della
solidità del nostro discorso o senza
tener conto dei problemi, degli
aneliti e della sensibilità, in ogni
momento, di ogni persona.

In ogni caso, quando un cristiano
vuole vivere in accordo con la
propria identità, a volte dovrà fare i
conti con la paura, col ridicolo, col
“che diranno”. Oggi forse è meno
frequente che i discepoli di Gesù



finiscano tra i leoni o nella cella di
un carcere, come accadde a Pietro e a
Giovanni e a tanti santi che ci hanno
preceduto nella custodia e nella
testimonianza della fede. Tuttavia
può succedere che la nostra
immagine pubblica ne risenta, o
anche che siamo perseguiti a causa
della nostra difesa della dignità
umana e della libertà delle coscienze,
che stanno alla base dell’esercizio
della fede, del rispetto della vita e di
tante altre realtà irrinunciabili.

La vita dei cristiani, scrive san
Josemaría, non è “anti qualcosa”: è
«affermazione, ottimismo, gioventù,
allegria e pace»[6]. Ma proprio per
questo «dobbiamo avere il coraggio
di vivere pubblicamente e
costantemente in conformità alla
nostra santa fede»[7]: non possiamo
permettere che nella nostra vita si
indebolisca l’amore a Dio e alla
verità, perché senza amore e senza
verità non avremmo più nulla da



annunciare al mondo. A parte
questo, è importante cercare la
maniera di fare il maggior bene
possibile in ogni circostanza, tenendo
presente che la trasmissione della
verità non dipende solo dal fatto che
noi diciamo le cose, ma occorre
anche che quelli che ci ascoltano
capiscano. Anche Gesù certe volte
scelse di tacere (cfr. Lc 4, 28-30, Mt
26, 63); e se quasi sempre parlava
senza peli sulla lingua, cercava
comunque il modo di farsi capire da
chiunque. In tal senso, certe volte
potrà presentarsi il caso che sia
controproducente insistere su
un’idea e convenga invece aspettare
un’altra occasione o ripensare alle
nostre motivazioni; ma potrà anche
accadere che, come parte del nostro
lavoro, dovremo sforzarci di
comprendere le ragioni degli altri,
che spesso ci potranno dare luci per
intendere meglio la nostra fede e le
lacune del nostro discorso.



Nella sua prima lettera, quella che
potremmo chiamare la prima
enciclica della storia, san Pietro
presenta in pochi tratti tutto questo
programma apostolico: «Adorate il
Signore, Cristo, nei vostri cuori,
pronti sempre a rispondere a
chiunque vi domandi ragione della
speranza che è in voi. Tuttavia
questo sia fatto con dolcezza e
rispetto, con una retta coscienza,
perché, nel momento stesso in cui si
parla male di voi, rimangano
svergognati quelli che malignano
sulla vostra buona condotta in
Cristo» (1 Pt 3, 15-16).

Negli areopaghi del nostro secolo

La sfida di evangelizzare non solo
richiede coraggio, ma anche una
preparazione intellettuale e teologica
– quella che ognuno può ottenere –,
dono di lingue ed empatia con la
cultura contemporanea, che è la
nostra. Vedere ad Atene lo stesso san



Paolo può aiutarci a capire come
comportarci negli areopaghi del
nostro secolo (cfr. At 17, 16ss). Per
prima cosa notiamo un Paolo che
fremeva nel suo intimo osservando
una città votata all’idolatria. Tuttavia
il suo ardore non lo porta a parlare
con amarezza o in malo modo[8].
Esplora il terreno e ascolta: prima i
suoi fratelli giudei nella sinagoga, e
poi per la strada i filosofi epicurei e
gli stoici, con i quali intavola una
conversazione e rende note le sue
idee su Dio e sulla vita. Oltre a
contemplare con interesse
l’architettura della città, san Paolo
dimostra una buona conoscenza
della loro letteratura; questo gli
permette di adattare il suo messaggio
a quell’uditorio che ha mostrato
curiosità per le sue parole. San Paolo
adatta la sua predicazione a questo
uditorio, di per sé difficile, ma né
sminuisce né attenua il vangelo. Il
discorso che egli pronuncia



nell’Areopago rimane un modello,
che vale la pena rileggere ogni tanto.

In un primo momento san Paolo loda
la bellezza di un altare dedicato “al
Dio sconosciuto”, che ha scoperto
passeggiando per la città. Questo
riferimento culturale lo avvicina ai
suoi interlocutori e gli permette di
parlare su quel Dio misterioso, che
dice di conoscere. Con diversi
riferimenti letterari dei poeti greci,
san Paolo dirige empaticamente il
discorso verso la verità che vuole
trasmettere: che tutti noi siamo
creature di quel Dio sconosciuto,
perché è lui il Creatore e il Signore di
tutte le cose. Inoltre spiega loro che
quel Dio si è fatto presente tra noi,
non attraverso degli idoli costruiti da
mano d’uomo, ma incarnandosi e
offrendo come prova della sua
divinità la sua risurrezione dai
morti...



San Paolo riesce a far brillare in tutto
il suo splendore l’autenticità del 
kerygma,il cuore della fede, davanti a
un popolo colto ma pagano. La verità
è che, come era successo al Signore
dopo il discorso del Pane di vita, la
maggior parte dell’uditorio va via
educatamente: «Su questo ti
sentiremo un’altra volta» (At 17, 32).
Non tutti gli ascoltatori la prima
volta sono preparati ad accettare la
parola di Dio. Comunque, alcuni
rimangono: il resoconto aggiunge che
quel giorno abbracciarono la fede
Dionisio l’areopagita, una donna
chiamata Dàmaris e alcuni altri. Il
coraggio, la preparazione
intellettuale e le buone maniere di
Paolo, come quelle di tanti cristiani, è
legna che permette allo Spirito Santo
di accendere il fuoco di Gesù Cristo
in molti cuori. Questo episodio della
vita di san Paolo, infine, è un grande
insegnamento su come procedere in
una cultura che in certi casi ha



perduta persino le parole stesse per
nominare Dio.

Tutto per tutti

Le parole e la vita di un cristiano alle
volte possono apparire scandalose,
non perché faccia alcunché di male,
ma per contrasto con ciò che si
considera socialmente accettabile. È
vero che il loro modo di vivere può
mettere in evidenza, magari senza
volerlo, il modo di vivere di molte
persone: nelle loro relazioni
affettive, in certe consuetudini
professionali, nel modo di divertirsi.

In tale contesto può accadere che
una persona si possa sentire
giudicata e disprezzata in cuor suo in
seguito a una affermazione come
questa di san Paolo: «Non illudetevi:
né immorali, né idolatri, né adulteri,
né depravati, né sodomiti, né ladri,
né avari, né ubriaconi, né
calunniatori, né rapinatori
erediteranno il regno di Dio» (1 Cor



6, 9-10). Queste parole
scandalizzarono alcuni dei corinzi
che le ricevettero, e sicuramente ciò
accade ancora oggi. Noi cristiani
viviamo di affermazioni e i modi di
parlare possono cambiare in
funzione dei momenti o degli
interlocutori; però non possiamo fare
come quei maestri che dicono ciò che
ognuno vorrebbe sentir dire (cfr. 2
Tm 4, 4). Del resto il profeta Isaia
scriveva: «Guai a coloro che
chiamano bene il male e male il
bene, che cambiano le tenebre in
luce e la luce in tenebre, che
cambiano l’amaro in dolce e il dolce
in amaro» (Is 5, 20).

Comunque, la nostra testimonianza
della verità non si può limitare alla
denuncia del male: il Vangelo è
anzitutto annuncio dell’amore
incondizionato di Dio per ciascuno di
noi. Le stesse parole di san Paolo non
si limitano a una enunciazione di
condanna di vizi e peccati; dopo



quelle righe severe, aggiunge: «E tali
eravate alcuni di voi! Ma siete stati
lavati, siete stati santificati, siete stati
giustificati nel nome del Signore
Gesù Cristo e nello Spirito del nostro
Dio» (1 Cor 6, 11).

Forse oggi più che mai ci rendiamo
conto che «l’impegno evangelizzatore
si muove tra i limiti del linguaggio e
delle circostanze. Esso cerca sempre
di comunicare meglio la verità del
Vangelo in un contesto determinato,
senza rinunciare alla verità, al bene
e alla luce che può apportare quando
la perfezione non è possibile. Un
cuore missionario è consapevole di
questi limiti e si fa “debole con i
deboli […] tutto per tutti” (1 Cor 9,
22)»[9]. Chi vive di una profonda
amicizia con Dio e con gli altri può
lasciarsi conquistare dalla verità e
manifestarla liberamente e con
affetto, affiancando gli altri lungo un
piano inclinato. È vero, «il santo, per
la vita di tanti, è “scomodo”. Ma



questo non vuol dire che debba
essere insopportabile. – Il suo zelo
non deve mai essere amaro; la sua
correzione non deve mai essere
tagliente; il suo esempio non deve
mai essere uno schiaffo morale,
arrogante, sulla faccia del
prossimo»[10].

Oggi come ieri per godere della
misericordia di Dio è necessario
battersi il petto e riconoscersi
peccatore, cosa che a volte richiede
un percorso lento e paziente, prima
di tutto in ognuno di noi... Quanto è
importante che, durante la vita, tutti
possiamo avere accanto amici che, se
da un lato ci comprendono, ci
illuminano con parole autentiche.
Solo la verità, infatti, ci fa liberi; solo
essa può liberarci il cuore (cfr. Gv 8,
32), solo essa è realmente fonte di
gioia. Ed è questo che vuol dire
evangelizzare: «si tratta sempre di
rendere felice, molto felice, la gente»,



perché «la Verità è inseparabile
dall’autentica gioia»[11].

[1] J. Ratzinger, Dios y el mundo, 
Círculo de lectores, Barcellona 2011,
209-211.

[2] San Josemaría, Cammino, n. 34.

[3] San Josemaría, Via Crucis, 7.4.

[4] San Josemaría, Carta, VI.1973, n.
12.

[5] San Josemaría, Cammino, n. 54.

[6] San Josemaría, Forgia, n. 103.

[7] San Josemaría, Solco, n. 46.

[8] Cfr. San Josemaría, Cammino, nn.
396 e 397.

[9] Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
gaudium, n. 44.



[10] San Josemaría, Forgia, n. 578.

[11] San Josemaría, Solco, n. 185.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/molto-umani-
molto-divini-xiv-per-dare-luce-parole-

vere/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-xiv-per-dare-luce-parole-vere/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-xiv-per-dare-luce-parole-vere/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-xiv-per-dare-luce-parole-vere/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-xiv-per-dare-luce-parole-vere/

	Molto umani, molto divini (XIV): Per dare luce, parole vere

