
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (XIII): Con
tutto il cuore

La virtù della castità è legata
alla nostra capacità di
percepire, aspirare e godere di
ciò che riempie il cuore umano;
ci permette di scoprire Dio in
ogni cosa.

28/04/2022

«Beati i puri di cuore, perché
vedranno Dio» (Mt 5, 8). Vedere Dio:
senza filtri, senza fretta, senza
limiti... Chi potrebbe sognare di



ottenere qualcosa del genere con le
proprie forze? Contemplare alla
sorgente la bellezza, la bontà, la
grandezza che cerchiamo sempre da
ogni parte. Contemplare, che non
significa osservare dall’esterno, ma
da dentro, sapendo di essere inondati
da tutta quella realtà piena di luce,
da quell’ «Amore che sazia senza
saziare»[1] i nostri desideri più
profondi: quelli che in questo mondo
trovano una risposta solo molto
parziale, anche se tante volte le
creature ci sembrano già tutto il
bello, il buono e il grandioso che si
possa immaginare.

Naturalmente, quando parla di
purezza di cuore, il Signore non si
riferisce soltanto alla castità. Se
esistesse una persona molto casta ma
ingiusta, insincera, sleale, pigra o
egoista, non diremmo che il suo
cuore è puro. Quando il re Davide
supplica «Crea in me, o Dio, un cuore
puro» (Sal 51, 12), sta chiedendo un



cuore che riunisca armonicamente
tutte le virtù; un cuore che vibri per
ciò che ha valore e non per cose
inconsistenti, che sia capace di
giocarsi la vita per qualcosa più
grande di lui, che non si lasci
dominare da cose effimere e
superficiali. Man mano che
cresciamo nelle diverse virtù, il
nostro sguardo – i nostri desideri, i
nostri interessi, le nostre aspirazioni
– va diventando sempre più chiaro e
ci rende capaci di percepire
l’autentico valore delle cose.
Andiamo imparando a vedere, a
contemplare, a gustare.

Alcune perplessità

Dio ci ha creati per la
contemplazione, che riunisce tutte le
aspirazioni del cuore. È una grazia
che vuole darci. Però è una grazia
per la quale è necessario lottare.
Abbiamo bisogno di conquistare il
nostro cuore perché diventi capace



di ricevere questo dono, in quanto
corriamo il rischio di lasciarlo non
aperto, dimenticato in un angolo.
Volendo citare san Josemaría, la
castità «è lotta, non rinuncia;
rispondiamo al nemico con
un’affermazione lieta, con una
donazione libera e allegra. Il tuo
comportamento non deve limitarsi a
evitare le cadute, l’occasione. Non
deve ridursi in alcun modo a una
negazione fredda e matematica. Ti
sei convinto che la castità è una virtù
e che, come tale, deve crescere e
perfezionarsi»[2]. La castità è una
lieta affermazione, che può crescere
sempre. Sono due idee forse ben
note, ma non per questo
sufficientemente comprese, fino al
punto che possono generare una
certa perplessità.

Il concetto della castità come
affermazione contrasta con quello di
chi mette eccessivamente l’accento
sul no, come se la virtù consistesse



proprio nel non fare, non pensare,
non guardare, non volere. La castità,
invece, è un sì all’amore, perché è
l’amore ciò che la rende necessaria e
le infonde un significato.
Naturalmente si deve dire no a certi
atti o atteggiamenti che le sono
contrari e che ogni persona sensata
considera proprio come negazioni
dell’amore, di per sé sempre totale,
esclusivo e definitivo. Comunque,
anche se richiede alcuni no, la castità
è una realtà eminentemente positiva.

Immaginiamo una persona che ha
una buona conoscenza della fede e
della vita cristiana, sinceramente
decisa a metterla in pratica; una
persona che magari ha trasmesso
anche ad altri questa visione positiva
della santa purezza, perché
comprende questi ragionamenti e li
condivide. Può darsi che la sua
esperienza pratica di questa virtù
non risponda al concetto di qualcosa
di positivo che può sempre crescere:



da un lato, perché non ha bisogno di
esercitare la purezza costantemente;
altri sono gli interessi che di solito
stanno in primo piano e che relegano
la castità al quarto o quinto posto dei
suoi problemi, così che abitualmente
la castità non sembra essere per lui
né un’affermazione né una
negazione. Da un altro lato, perché
quando in alcuni periodi deve lottare
più intensamente per viverla, la
percepisce proprio come una
negazione e non come
un'affermazione.

A questo si aggiunge un’altra causa
di perplessità: dato che è una virtù, la
castità è chiamata a «crescere e
perfezionarsi»[3]. Questo buon
cristiano potrebbe chiedersi ancora:
di solito riesco a evitare atti, pensieri,
sguardi contrari alla castità: non è di
questo che si tratta? Posso dire che
ho la virtù? Che altro dovrei fare? In
che senso dovrei crescere e
perfezionarmi nella mia castità? In



realtà, all’origine di queste
perplessità c’è l’idea, abbastanza
diffusa ma assai riduttiva, che la
virtù è più che altro un supplemento
di forza nella volontà che ci rende
capaci di rispettare alcune norme
morali, anche quando queste si
oppongono alle nostre inclinazioni.
Se questa opinione fosse corretta, la
virtù consisterebbe nella capacità di
ignorare l'affettività, di opporsi
sistematicamente a ciò che sentiamo
ogni volta che lo richieda il rispetto
di queste norme. Naturalmente qui
c’è una parte di verità, perché nella
formazione della virtù spesso è
necessario agire contro l’inclinazione
affettiva. Tuttavia è molto
importante non dimenticare che non
è questo l’obiettivo; si tratta solo di
un passaggio che, se non è seguito da
altri, formerà solamente la capacità
di contenersi, di dire no. Chi
pensasse così delle virtù, benché
possa dire che la castità è
un’affermazione gioiosa, in realtà



non le avrebbe capite del tutto,
perché non riuscirebbe a vedere ciò
che questo significa in pratica.

Integrazione

La virtù, più che una capacità di
opporsi all’inclinazione, è la
formazione dell’inclinazione stessa.
La virtù consiste proprio nel godere
del bene, nell’assaporarlo, perché è
cresciuta in noi una radicalità
affettiva, vale a dire, una sorta di 
complicità con il bene. È proprio in
questo senso che chiamiamo
temperanza l’ordine nella tendenza
naturale al piacere. Se il piacere
fosse una cosa cattiva, ordinarlo
equivarrebbe ad annullarlo. Ma il
piacere è una cosa buona e la nostra
natura tende verso di esso. Tuttavia,
che sia buono in linea di principio
non significa che lo sia in tutti i casi:
in qualche caso concreto l’oggetto di
una tendenza può non essere buono
per la persona. Ecco perché a noi



interessa ordinare la nostra
inclinazione al piacere. Se ci
riusciamo l’avremo fatto diventare
uno dei nostri migliori alleati nel fare
il bene; altrimenti, sarà un grande
nemico che può distruggerci,
analogamente all’acqua, che toglie la
sete, idrata il corpo e fa crescere le
piante..., ma può essere anche uno
tsunami, una inondazione, può
essere distruttiva.

Che significa, dunque, ordinare
questa tendenza? Naturalmente non
nel fare scomparire l’attrazione del
piacere, cosa d’altra parte
impossibile. Neppure nell’ignorarla o
nel vivere come se non esistesse;
meno che mai nel reprimerla.
Ordinare la tendenza al piacere
significa inserirla nel bene della
persona[4]: conferire unità ai nostri
desideri, in modo che siano
progressivamente in accordo con la
nostra identità e la rafforzino. Un
cuore impuro è un cuore



frammentato, senza una direzione;
un cuore puro, invece, è un cuore
uniforme, con una precisa direzione
nella vita.

Come si può fare in modo che questo
si realizzi? Le tendenze umane sono
modalità di percepire il bene:
ognuna di esse ci presenta come
conveniente quello che la soddisfa.
Diciamo che abbiamo la tendenza al
piacere perché ci sentiamo attratti da
tutto ciò che può produrlo: si
presenta ai nostri occhi come
conveniente. Tuttavia, quello che è
buono per la tendenza può non
esserlo per la persona. Un pasticcino
può attrarmi perché è buono da
mangiare, ma qualche volta non è
conveniente alla mia salute (per
esempio, perché sono diabetico), alla
mia forma fisica (sto cercando di
dimagrire) o alla mia relazione con
gli altri (appartiene a un’altra
persona). Ogni tendenza ha un suo
proprio punto di vista, valuta la



realtà da una sua prospettiva e non
può farlo da un’altra. La ragione è
l’unica facoltà che può adottare tutti i
punti di vista e integrarli[5],
identificando il bene della persona e
non solo il bene di una tendenza
concreta o di un aspetto particolare
della vita. La ragione ascolta ciò che
ogni tendenza deve dire, valuta tutte
queste voci insieme e giudica se
un’azione è buona per la persona.

La ragione non è fredda: è
appassionata, è condizionata dalle
tendenze o passioni. Se una tendenza
parla molto più forte delle altre, può
confonderla. È importante, perciò,
che le tendenze siano ben formate
(ben temperate). Così, anziché di
ostacolo, saranno un appoggio per il
giudizio della ragione. Naturalmente
una integrazione intorno alla ragione
richiede che il significato della
tendenza sia compreso e rispettato, e
che si agisca in modo che questo
rispetto penetri nella nostra



affettività. La gola, per esempio,
rivela che non si è compreso –
almeno in modo pratico, che
influisca sul comportamento – il
significato della necessità di
mangiare; vale a dire, ancora non si è
assimilata a fondo la maniera in cui
il piacere di mangiare contribuisca al
bene integrale della persona.
Qualcosa di simile si può dire della
castità e di ogni altra virtù.

Un mondo interiore

Ascoltiamo il consiglio di san
Josemaría in un brevissimo punto di 
Cammino: «Che motivo hai di
guardare, se il “tuo mondo” lo porti
dentro di te?»[6]. È vero: se uno porta
un mondo dentro di sé – un mondo
fatto di cose grandi, divine e umane
–, lo sguardo, l’azione, il pensiero
contro la castità possono avere una
certa forza di attrazione, ma saranno
molto più facili da combattere,
perché saranno considerati una



minaccia all’armonia del proprio
mondo interiore.

Potremmo anche dire che la castità
ha un riferimento alla sessualità solo
secondariamente. Ha soprattutto da
vedere con l’apertura del nostro
mondo interiore – del nostro cuore –
alle cose grandi, con la capacità di
percepire, di aspirare e di godere con
tutto ciò che è capace di riempire il
cuore umano. Perciò, diceva ancora
san Josemaría, «non mi è mai piaciuto
parlare di impurità. Preferisco
esaminare i frutti della temperanza.
[...] Vivendo in questo modo –
accettando il sacrificio –, [l’uomo] si
libera di molte servitù e può
assaporare per intero l’amore di Dio
[...]; si è capaci di prendersi cura degli
altri, di ammetterli a partecipare di
ciò che è nostro, di dedicarsi a cose
grandi»[7].

La persona casta è capace di
concordare affettivamente e di



godere con tutto ciò che è bello,
nobile, veramente piacevole. Il suo
sguardo non è possessivo, ma
riconoscente: lascia vivere l’altro;
non permette che si appanni, che si
spersonalizzi la relazione che lo
unisce con ogni cosa e con ogni
persona. Chi non è casto tiene lo
sguardo abbassato; uno sguardo che
non è capace di ricevere, ma solo di
richiedere prestazioni. In realtà non
è capace di godere delle piccole cose
della vita e delle relazioni personali;
non è capace di stare veramente con
gli altri. Le cose delicate che altri
apprezzano a lui sembrano insipide:
non gli dicono niente, perché ha
bisogno di emozioni forti per reagire
e provare qualcosa di positivo e di
gradevole.

Si capisce così che chi vive la castità
come affermazione gioiosa in genere
non ha bisogno di uno sforzo
straordinario della volontà per
contenere l’impulso sessuale



disordinato: il suo mondo interiore,
intessuto di realtà valide e di
relazioni vere, è in forte contrasto
con esso e lo respinge. E vivendo
così, si sente grandiosamente libero,
perché fa quello che gli piace. Invece
il lussurioso, l’incontinente o anche il
semplicemente continente, se
riuscissero a farlo, si sentirebbero
repressi: come se mancassero di
qualcosa.

Per san Tommaso d’Aquino il
lussurioso, l’incontinente, il
continente e il casto sono quattro
figure diverse[8]. Il casto e il
lussurioso posseggono l’uno la virtù e
l’altro il vizio. L’incontinente, pur
senza arrivare ad avere il vizio in
forma stabile, non vive rettamente. Il
continente, invece, come indica il
termine, si contiene: non pecca
contro la castità, ma neppure
possiede la virtù; davanti a una
tentazione, si limita a reprimere
l’impulso, senza arrivare a godere



nel bene. È il caso, per esempio, di
chi non vuole guardare, ma desidera
che fosse inevitabile vedere.
Semplicemente salta degli ostacoli
che vorrebbe non dover saltare e, nel
farlo, non si propone di formare la
sua interiorità per configurarla con il
bene. Questa situazione può
costituire un passo avanti per chi
viene da più lontano, ma quella
persona dovrà ancora percorrere un
certo cammino sino a formare la
virtù. Chi non si allontana
decisamente dal confine, anche se
riuscisse a non peccare, non
diventerà mai continente, non
arriverà a godere della virtù e a
considerarla un’affermazione
gioiosa.

Vedranno Dio in ogni cosa

«Beati i puri di cuore, perché
vedranno Dio» (Mt 5, 8). Forse Gesù
non vuole dire che agli impuri di
cuore sarà proibito di vedere Dio, ma



piuttosto che non riusciranno a
vedere nulla là dove quelli di cuore
puro percepiranno una bellezza
indescrivibile, piena di sfumature,
che soddisfi tutte le aspirazioni del
loro cuore. Questo è di fatto ciò che
succede qui giù: i virtuosi sono
capaci di trovare Dio in ogni persona,
in ogni situazione ordinaria della
vita, mentre quelli che non lo sono
non sentono la sua presenza, o la
trovano scomoda o sgradevole, in
quanto limita la loro libertà.

La virtù così intesa, come creazione
di un mondo interiore bello, di una
connaturalità affettiva che ci fa
godere facendo il bene, è una
risposta alle perplessità più sopra
menzionate. Infatti, se lo sforzo per
formare la santa purezza non mira
solo a evitare gli atti disordinati, ma
anche e soprattutto a costituire un
mondo interiore pieno di preziose
realtà, soprannaturali e umane, si
capisce bene che questa virtù cresca



e si formi non solo quando si deve
vincere una tentazione, ma anche
quando la nostra attenzione è rivolta
a tutto ciò che c’è di prezioso e bello
nella realtà, anche quando di per sé
non abbia nulla a che vedere con la
sessualità. La castità non è solo una
virtù per i momenti di lotta: non è
solo per le tentazioni, ma è una virtù
dell’attenzione, di quello che soddisfa
il nostro cuore. Così si comprende
anche che questa delicatezza
interiore, questa apertura alla
grandezza, non ha limiti e può
sempre crescere.

I mezzi sono molti

Come è possibile formare questo
mondo interiore? S’intende che è
necessario evitare tutto ciò che possa
turbarlo, facendo in modo che la
vista e l’immaginazione non si
disperdano e non si intorbidino,
mettendo dei freni alla curiosità, ed
anche evitando di cadere nell’ozio,



l’atteggiamento passivo di chi cede la
padronanza delle proprie decisioni a
quel che succede. Navigare senza
una meta, infatti, lasciandosi portare
dal vento che soffia, è un modo molto
facile di perdersi e di finire in un
posto nel quale avremmo preferito
non arrivare.

Conviene anche crescere in fortezza,
perché senza di essa è molto difficile
mantenere la rotta in mezzo alle
onde: la costanza nelle piccole
mortificazioni nel lavoro, nei
rapporti con gli altri, nei gusti,
fortifica il cuore. E la sincerità: avere
la semplicità di parlare di quello che
ci succede dentro è un modo molto
efficace di ossigenare il nostro cuore
e di impedire che si intossichi con
affetti che sono troppo piccoli per lui.

Sono molto importanti anche i mezzi
che dirigono lo sguardo dell’anima
verso il soprannaturale o verso ciò
che ha un valore umano: la



devozione eucaristica, l’affetto alla
Madre di Dio, la preghiera e il tono
abituale della relazione personale
con il Signore. Le amicizie e tutte le
relazioni umane nobili svolgono
anche questo ruolo: mentre l’isolarsi
o il chiudersi in se stesso è fonte
facile di infezioni, la sincera
dedizione agli altri mantiene il cuore
in buona salute.

Inoltre, è molto opportuno formarsi
alcuni interessi culturali validi, in
particolare la buona cultura, il buon
cinema, la musica, ecc., che aiutano a
sviluppare la sensibilità estetica e il
senso della bellezza. Chi si limita a
godere con filmati, letture, video ad
alta intensità, chi si abitua a vivere
solo di emozioni banali, avrà bisogno
di uno sforzo notevole per
controllarsi quando queste emozioni
invaderanno l’ambito sessuale. Se ci
riesce, lo considererà, nel migliore
dei casi, come una repressione, come
una negazione. È assai meglio, e più



efficace, creare un clima interiore
limpido, luminoso, affermativo. Il
nostro cuore non è stato fatto per
meno: godere della bellezza di Dio
già in questa vita, e poi per tutta
l’eternità.

Julio Diéguez

[1] San Josemaría, Amici di Dio, n.
208.

[2] Ibid., n. 182.

[3] Ibid.

[4] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2337: «La castità esprime la
positiva integrazione della sessualità
nella persona e conseguentemente
l’unità interiore dell’uomo nel suo
essere corporeo e spirituale».



[5] Cfr. san Tommaso d’Aquino, 
Summa theologiae, I-II, q. 17, a.1, ad
2.

[6] San Josemaría, Cammino, n. 184.

[7] San Josemaría, Amici di Dio, n. 84.

[8] Cfr. san Tommaso d’Aquino, 
Summa theologiae, II-II, qq. 151-156.

Julio Diéguez

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/molto-umani-
molto-divini-xiii-con-tutto-il-cuore/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-xiii-con-tutto-il-cuore/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-xiii-con-tutto-il-cuore/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-xiii-con-tutto-il-cuore/

	Molto umani, molto divini (XIII): Con tutto il cuore
	Alcune perplessità
	Integrazione
	Un mondo interiore
	Vedranno Dio in ogni cosa
	I mezzi sono molti
	Julio Diéguez


