
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (X): Ti seguirò
dovunque tu vada

La virtù della fortezza ci
permette di seguire Gesù senza
dipendere dalle condizioni
mutevoli della nostra vita e
dell’ambiente in cui viviamo

13/01/2022

Stando sulla soglia d’ingresso della
casa di Simone, Gesù ha guarito molti
malati, oltre ad aver espulso
altrettanti demoni. È ormai l’ora di
raggiungere l’altra riva del lago,



quando uno scriba, forse stupito da
tutti questi prodigi, si avvicina e gli
dice: «Maestro, ti seguirò dovunque
tu vada» (Mt 8, 19). Quali intenzioni
pervadevano le profondità del cuore
di quell’uomo? Fino a che punto si
rendeva conto di ciò che significava
seguire il Maestro? Sappiamo
soltanto quello che rispose Gesù: «Le
volpi hanno le loro tane e gli uccelli
del cielo i loro nidi, ma il Figlio
dell’uomo non ha dove posare il
capo» (Mt 8, 20).

Anche se in un primo momento
queste possono sembrare parole
dure, come per disilludere chiunque,
tutto dipende da quello che lo scriba
cercava in Cristo. Sicuramente gli
apostoli avranno ascoltato risposte
simili e, più che un avvertimento o
un freno, in esse avranno scoperto
un invito. In tal modo si comprende,
per esempio, come mai Pietro,
Giovanni e Giacomo «lasciarono
tutto» quando Gesù li chiamò alla



fine di una giornata di lavoro (Lc 5,
11) o che Matteo abbia fatto lo stesso
quando il Signore lo andò a cercare
mentre incassava le imposte (Lc 5,
28). Gli apostoli si rendono conto che,
anche se il non avere «dove posare il
capo» può comportare un grande
sacrificio, qualunque cosa è poco in
confronto a una vita vissuta accanto
a Gesù.

Il Signore, dunque, adopera un
linguaggio forte, perché non vuole
che quest’uomo s’inganni, pensando
forse di poter condividere un
progetto fantasioso, nel quale tutto
andrà sempre col vento in poppa.
Infatti, nel cammino accanto a Gesù
molte volte le difficoltà - la
stanchezza, i difetti propri e quelli
altrui, le incomprensioni, i malintesi
– pesano più di quel che vorremmo.
Ed è allora che la virtù della fortezza,
innalzata dalla grazia divina, si
rivela decisiva: ci dà le armi perché il
nostro desiderio di seguire Gesù



«dovunque tu vada» sia più grande
di qualunque ostacolo.

Una affettività sempre
orientata a Dio

«La felicità del Cielo è per coloro che
sanno essere felici sulla terra»[1], era
solito ripetere san Josemaría. Nel
nostro quotidiano sono molte le cose
che ci fanno gioire, ma si presentano
anche delle contrarietà che ci
mettono alla prova. È logico, in tal
senso, che la nostra felicità sulla
terra dipenderà molto da come
sapremo gestire questi momenti
complicati, quei giorni nei quali
quasi nulla si svolge come avevamo
preventivato. In questi casi è
indispensabile la fortezza, che
trasforma gli ostacoli in occasioni per
riorientare continuamente i nostri
desideri più profondi verso la
direzione corretta: verso Dio. La
fortezza fa sì che la nostra affettività
si lasci guidare più da Dio che dalle



circostanze personali o esterne, che
possono sempre cambiare.

Vi sono cose che non sono necessarie
per essere felici, che a volte forse ci si
presentano come indispensabili.
Questo può succedere con certe
comodità che oggi sono considerate
indispensabili, ma anche con altre
necessità che possiamo aver creato
noi, quasi senza rendercene conto. A
parte che dobbiamo prendere
coscienza di queste dipendenze,
vogliamo essere sufficientemente
liberi in modo che le circostanze
esterne non prendano le decisioni al
posto nostro: che un momento
problematico non ci rubi il sorriso,
che la stanchezza non ci vinca troppo
rapidamente, essere sempre capaci
di rinunciare a un piacere personale
a favore di un’altra persona. La
fortezza ci rende meno dipendenti da
tutto ciò che non è l’amore di Dio, in
modo da essere contenti fra ogni tipo



di persone, in qualsiasi posto, a
qualsiasi attività ci dedichiamo.

Così quando le folle, entusiaste dei
suoi miracoli, volevano proclamarlo
re, Gesù «non si lasciò ingannare dal
trionfalismo: era libero. Come nel
deserto, quando respinge le
tentazioni di Satana perché era
libero, e la sua libertà consisteva nel
seguire la volontà del Padre [...].
Pensiamo oggi alla nostra libertà [...].
Sono libero? O, al contrario, sono
schiavo delle mie passioni, delle mie
ambizioni, delle ricchezze, della
moda?»[2]. San Paolo ci trasmette la
sua esperienza: «Ho imparato a
bastare a me stesso in ogni
occasione. So vivere nella povertà
come so vivere nell’abbondanza;
sono allenato a tutto e per tutto, alla
sazietà e alla fame, all’abbondanza e
all’indigenza. Tutto posso in Colui
che mi dà la forza» (Fil 4, 11-13). Per
lui niente è un ostacolo nel suo
cammino verso ciò che veramente



egli vuole: amare Dio con tutto il suo
cuore.

Basta guardare il mondo in modo
realista per riconoscere quanto la
fortezza sia necessaria. Notiamo che
le circostanze, positive o avverse,
esercitano su di noi un'influenza. Ci
rendiamo conto della necessità di
accettare certi periodi difficili senza
abbatterci, senza perdere la serenità.
Inoltre sappiamo per esperienza
personale che le cose importanti
richiedono impegno e pazienza: dal
proseguire un certo genere di studi o
vincere un difetto del proprio
carattere, fino a coltivare relazioni
profonde con altre persone o
crescere nell’amicizia con Dio.
Tuttavia, malgrado il buon senso ce
lo dimostri chiaramente, non accade
di rado che a un certo punto del
ragionamento il cammino si distorca
e la nostra idea di fortezza si
restringa: come se fosse soltanto uno



sforzo faticoso per andare
contropelo.

No, la fortezza non consiste in un
grigio esercizio della volontà nel
superare se stessi, nel non
lamentarsi, nel rifiutare o nel
resistere a tutto ciò che non vogliamo
o non comprendiamo. Considerarla
in tal modo finisce con lo stancare
chiunque. Essere forti consiste,
piuttosto, nell’irrobustire le nostre
convinzioni, nel rinnovare sempre
l’amore che ci muove, nel far brillare
in noi con maggior forza i beni più
autentici. Allora sceglieremo con una
facilità sempre maggiore, e anche
con piacere, quello che veramente
vogliamo, quella «parte migliore»
della quale parla Gesù (cfr. Lc 10, 42).

Esaminiamolo con un esempio: chi
non ha sufficiente fortezza
probabilmente non sarà capace di
evitare un commento sgarbato o di
sorridere quando è stanco. In questo



tipo di situazioni la fatica è il motivo
che pesa di più nelle sue reazioni o
nelle sue decisioni, e gli fa perdere di
vista altri motivi per i quali forse
varrebbe la pena impegnarsi. Invece
chi ha fatto crescere in sé la fortezza,
non solo riesce a superare la
stanchezza, ma lo fa perché si rende
conto del bene che questo procura
sia a lui che agli altri, e lì scopre
anche una via per amare Dio. Solo in
questo modo azioni come privarsi di
un piccolo piacere, alzarsi a ora fissa,
evitare una lamentela o fare un
favore che spontaneamente non
faremmo, si trasformano in un modo
di educarci nella percezione di un
bene più grande ma forse meno
evidente, almeno all’inizio.

Questo processo, del quale potremmo
notare solo la sfida che significa
superare se stessi, finisce in realtà col
renderci più liberi in quanto la
nostra gioia e la nostra pace
dipenderà più da ciò che veramente



vogliamo, e meno dalle piccole
tirannie momentanee, siano esse
esterne o interne. Nella lotta per
migliorare in fortezza si tratta
proprio di esplorare questi angoli
morti che ci impediscono di vedere
alcuni aspetti del bene
semplicemente perché comportano
uno sforzo. Chi impara a vivere con
fortezza potrà perseverare nel bene
anche quando le buone decisioni non
sono le più attraenti. Essere forti è
l’atteggiamento proprio di chi
intuisce il valore reale delle cose.

Muoversi con scioltezza nella
realtà

Quando sentiamo Gesù che dice allo
scriba che «non ha dove posare il
capo», potremmo pensare anche che
vuole metterlo alla prova: «seguirmi
non è cosa facile; sei sicuro di volerlo
fare?». Comunque troviamo altri
passi del Vangelo nei quali il Signore
si esprime in maniera simile e non lo



fa come avvertimento – lo abbiamo
visto con la chiamata di alcuni
apostoli –, ma come invito: «Se
qualcuno vuole venire dietro a me,
rinneghi se stesso, prenda la sua
croce ogni giorno e mi segua» (Lc 9,
23); «Entrate per la porta stretta,
perché larga è la porta e spaziosa la
via che conduce alla perdizione» (Mt
7, 13). In nessun caso si tratta di
chiamate a una sofferenza senza
senso, ma allo sviluppo di una
grande libertà: far crescere in noi, un
po’ per volta, una disposizione del
cuore che sia capace di amare fino
all’estremo, come egli stesso ha fatto.

«Quel che occorre per raggiungere la
felicità non è una vita comoda, ma
un cuore innamorato»[3]. Il cammino
del cristiano è esigente perché
richiede un amore sempre più
profondo; e, come dice quella vecchia
canzone, «un cuore che non vuole
subire dolori, passerà la vita intera
senza un amore»[4]. La vita di Gesù ci



mostra che rapporto dobbiamo avere
con l’avversità o con il dolore. La sua
fortezza non è quella di chi
costruisce muri attorno a sé, né
quella di chi si copre con
un’armatura per evitare le ferite, o
perché la realtà non lo danneggi. A
forza di muri e di armature la
resistenza non diventerà mai
veramente parte della nostra
personalità; tali risorse impediscono
più che altro il contatto, una
relazione con la realtà. La loro
rigidità rende impossibile muoversi
con scioltezza.

La fortezza di Gesù, invece, dialoga
costantemente con tutto ciò che lo
circonda. Gesù non accetta il dolore
solamente perché appare arduo
oppure per dimostrare qualcosa a se
stesso o a noi. In realtà
semplicemente lo accetta quando è
necessario, senza permettere che lo
disarmi. Vede nelle difficoltà un
significato che dà motivazioni e



profondità a ciò che sta vivendo,
invece di considerarlo tutto un
assurdo. E questo è amare il mondo
appassionatamente nel suo significato
più completo. Amare il mondo
significa avere la capacità di
coltivare con esso delle relazioni in
tutta la sua ricchezza, anche con il
valore nascosto di ciò che è
imperfetto, nelle situazioni della vita,
in noi stessi, negli altri. Se cerchiamo
la fortezza di Cristo saremo persone
più sensibili e profonde, pienamente
inserite nella realtà, più capaci di
incontrare Dio dappertutto.
Insomma, persone più
contemplative.

Pazienza per arrivare sino alla fine

«Ci vantiamo saldi nella speranza
della gloria di Dio – scrive san Paolo -.
E non solo: ci vantiamo anche nelle
tribolazioni, sapendo che la
tribolazione produce pazienza, la
pazienza una virtù provata e la virtù



provata la speranza. La speranza poi
non delude, perché l’amore di Dio è
stato riversato nei nostri cuori per
mezzo dello Spirito Santo che ci è
stato dato» (Rm 5, 2-5). Ogni
sacrificio liberamente accettato, ogni
contrarietà accolta senza ribellarsi,
ogni vittoria ottenuta per amore,
conferma in noi la convinzione che
la nostra felicità sta in Dio più che in
ogni altra realtà. La lotta quotidiana
diventa, allora, una conquista
progressiva del vero bene, che ci
concede un po’ della gloria futura
alla quale aspiriamo: la lotta diventa
in tal modo un cammino di speranza.

Cercare abitualmente il bene
autentico e nascosto nelle nostre
decisioni ci concede l’audacia di non
accontentarci di ciò che è bell’e
pronto o dell’effimero. E questo
genera pazienza: cominciamo a
sperare sempre più nell’amore che
non delude e che dà un senso ai
nostri sforzi. Per questo chi è forte



non dispera, non perde la serenità in
caso di un insuccesso o quando i
frutti del lavoro tardano a mostrarsi.
La pazienza non è né semplice
ottimismo né rassegnazione: è
l’atteggiamento dell’uomo libero, che
ama non solo per certi periodi, ma
che lotta con gli occhi sempre rivolti
al fine che si propone. La profonda
convinzione di non volersi
accontentare di meno che della
felicità del cielo può sostenere la
necessaria lotta quotidiana che
permette di seguire Gesù «dovunque
egli vada». Questo è la fortezza. Un
cuore forte, che non perde di vista il
fine, può «lottare, per Amore, fino
all’ultimo istante»[5].

[1] San Josemaría, Forgia, n. 1005.

[2] Papa Francesco, Omelia, 13-
IV-2018.



[3] San Josemaría, Solco, n. 795.

[4] «A los árboles altos», canzone
tradizionale.

[5] San Josemaría, «Tiempo de
reparar», n. 4, in En diálogo con el
Señor, edición histórico-crítica.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/molto-umani-
molto-divini-x-ti-seguiro-dovunque-tu-

vada/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-x-ti-seguiro-dovunque-tu-vada/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-x-ti-seguiro-dovunque-tu-vada/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-x-ti-seguiro-dovunque-tu-vada/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-x-ti-seguiro-dovunque-tu-vada/

	Molto umani, molto divini (X): Ti seguirò dovunque tu vada
	Una affettività sempre orientata a Dio


