opusdei.org

Molto umani, molto
divini (VIII): La
battaglia della
nostra formazione

In questo ottavo articolo ci
soffermiamo su alcuni
atteggiamenti e consigli che ci
dispongono meglio a essere nel
mondo semenza fertile nel
luogo in cui ci troviamo.

29/10/2021

Benché il suo momento di splendore
gia allora riguardasse il passato, ai
tempi di san Paolo Atene era ancora



un punto di riferimento culturale.
San Luca ci parla dei suoi abitanti,
menti inquiete, che «non avevano
passatempo piu gradito che parlare o
ascoltare le ultime novita» (At 17,
21). Ecco perché appare piuttosto
sorprendente il loro scettico rifiuto
all’annuncio dell’unica verita che
merita tal nome: quella della morte e
risurrezione di Cristo, che ci salva dal
peccato (cfr. At 17, 32). San Paolo
dovette rimanere profondamente
colpito da questo insuccesso nel
cuore stesso della cultura classica.
Infatti, fu indotto a riflettere
profondamente, sotto la guida dello
Spirito Santo, intorno al contenuto
della novita cristiana: perché gli
ateniesi non erano stati toccati dalla
notizia che aveva cambiato la vita
all’apostolo delle genti?

Vecchie novita e una novita
autentica



Nelle sue lettere ai cristiani di
Corinto, ai quali si rivolse
immediatamente dopo agli ateniesi,
si coglie il frutto di questo processo
del pensiero. San Paolo presenta due
grandi argomenti per poter
accogliere il suo messaggio: da un
lato c’e il mistero della Croce di
Cristo, difficile da assimilare con la
sola logica umana (cfr. 1 Cor 1,
20-25); dall’altro, ci sono anche le sue
implicazioni concrete nella vita
quotidiana: la croce comporta un
nuovo modo di stare nel mondo (cfr.
1 Cor 5, 7-8). Soltanto sulla base di
questa duplice accoglienza di Gesu
crocifisso nella nostra esistenza si
puo parlare di novita in senso
proprio. «Se uno é in Cristo, € una
nuova creatura; le cose vecchie sono
passate; ecco, ne sono nate di
nuove» (2 Cor 5, 17).

Con questa stessa novita ha a che
fare la luce che san Josemaria
ricevette il 2 ottobre 1928: la sua



percezione dei cristiani come
«portatori dell’'unica fiamma capace
di illuminare i cammini terreni delle
anime, dell’'unico fulgore nel quale
mai potranno darsi oscurita, ombre o
penombre»ny. L’autentica novita
cristiana, la nostra vita in Gesu, gli
permetteva di rendersi conto che
alcune delle cosiddette novita che
agitavano allora la vita della societa e
della Chiesa non erano altro in realta
che «volterrianismi da parrucca
incipriata o screditati liberalismi
ottocenteschi»py. Continueranno
sempre ad apparire e a scomparire;
Vi saranno sempre, in contrasto con
il messaggio cristiano, altre novita
che sono soltanto un rinascere degli
«errori che ci sono stati nel corso dei
secoli», e dunque qualcosa di
profondamente vecchio.

Buona parte del nostro compito di
cristiani normali consiste nel portare
I’autentica novita di Cristo in tutti gli
ambiti della nostra vita, senza



lasciarci sedurre da quello che in
fondo non ¢ altro che apparenza di
nuovo. Percio appare
imprescindibile accoglierla prima di
tutto nella nostra vita, lasciarla
crescere con pazienza e impegno, in
modo che vada dando forma alla
nostra mentalita e alle nostre
disposizioni. Soltanto cosi
contribuiremo a far si che «molti non
rimangano nelle tenebre, ma
percorrano sentieri che conducono
fino alla vita eternarai.

La cosa piu importante é il
seminatore

Parecchie parabole di Gesu sul Regno
di Dio mettono in evidenza che la sua
presenza tra noi € un dono gratuito.
Per esempio, nella parabola del
seminatore (cfr. Mt 13, 3), il punto di
partenza é 'intervento di qualcuno
che semina il seme. Senza questa
azione previa e chiaro che non si puo
avere alcun frutto. Percio qui ci



troviamo nel punto piu importante
del racconto; che il terreno sia
buono, adatto o cattivo e anche
importante, ma secondario.

La fede ci fa scoprire che siamo figli
di Dio: eredi del mondo (cfr. Sal 2, 8),
chiamati a collaborare con nostro
Padre affinché I’intera creazione sia
davvero il dono che egli ha sognato
per noi (cfr. Rm 8, 20-23).
Incoraggiati dalla stessa fede che
sosteneva la missione dei primi
cristiani, cerchiamo di scoprire come
tutte le strade della terra possano
portare a Dio. Siamo convinti che «il
mondo non e cattivo, perché e uscito
dalle mani di Dio, perché é creatura
sua, perché Jahvé lo guardo e vide
che era cosa buona»s.

Sapendo di essere figli ed eredi - in
definitiva, apostoli —, facciamo di
tutto per diventare noi stessi semi
lanciati ai quattro venti. Ci
entusiasma soprattutto sapere che



Dio si impegna nello spargere
continuamente la semente per
arricchire un mondo che ha profondi
aneliti di dare frutto. Cosl «possiamo
comprendere le meraviglie della
chiamata divina. La mano di Cristo ci
raccoglie dal granaio: il Seminatore
stringe nella sua mano piagata il
pugno di frumento; il sangue di
Cristo imbeve il seme, lo impregna.
Poi il Signore lo getta nel solco,
perché morendo sia vita e,
affondando nella terra, sia capace di
moltiplicarsi in spighe dorate»e.

Lavorare la terra, migliorare la
semente

Comungue, non basta lanciare la
semente: € anche necessario che essa
abbia la forza e l'intelligenza di
gettare le radici. Inoltre la terra si
puo concimare, possiamo lavorarla e
prepararla nel migliore dei modi (cfr.
Lc 13, 6-9).



Se vogliamo che il frutto sia tanto
fecondo che, come dice Gesu, anche
gli uccelli possano trovare riparo tra
i rami dell’albero che sara frutto di
quel primo gesto (cfr. Mt 13, 31-32),
parte essenziale del nostro modo di
collaborare sara preparare, nella
misura delle nostre possibilita, una
buona semente. Per far questo
abbiamo bisogno, in primo luogo, di
convincerci che la fede che vogliamo
vivere e condividere non é qualcosa
di irrazionale o arbitrario, ma e
intimamente legato alla verita;
abbiamo bisogno di avere
I’esperienza vitale che la fede non é
semplicemente «un bel sentimento
che consola e riscalda, ma resta
soggetto al mutarsi del nostro animo,
alla variabilita dei tempi». Papa
Francesco ce lo ha ricordato:
«uomo ha bisogno di conoscenza,
ha bisogno di verita, perché senza di
essa non si sostiene, non va avanti.
La fede, senza verita, non salva, non
rende sicuri i nostri passi»si.



La sete di verita ci permette di
accogliere la fede nella nostra
intelligenza, di scoprire il suo
carattere ragionevole. La nostra
intelligenza si dispone allora a
prospettive molto piu ampie; la
realta diventa nello stesso tempo piu
comprensibile e piu profonda. Ed e
logico che ci0o avvenga: se un
cristiano vuole essere seminatore
della novita di Cristo, non puo
rinunciare a meditare sulla sua fede,
né a mettere in relazione con essa
tutti gli ambiti della propria vita,
compreso il proprio lavoro
professionale. Questo esercizio di
pensare le cose alla luce della fede,
che non consiste semplicemente nel
ricorrere a certe risposte
prefabbricate, diventera un po’ per
volta un autentico abito buono, una
virtu: forse una delle piu importanti.
Soltanto alla luce di questa
intelligenza della fede si puo riuscire
a percepire «gli splendori divini
riverberati nelle realta piu banali».



Affinché questa apertura alla verita
renda piu feconda possibile la nostra
fede, non possiamo fare a meno
dell’'umilta davanti alla realta, la
docilita allo Spirito Santo, che ci
parla attraverso le vicende
quotidiane e le persone che trattiamo
(cfr. Gv 14, 26); in sostanza,
attraverso la storia. Benché forse
potrebbe sembrare che nel nostro
tentativo di portare la luce di Cristo
al mondo la cosa piu importante sia
un atteggiamento di sicurezza e di
potenza, in realta la forza puo venire
soltanto da Dio. In questo senso,
«’'umilta e sottomissione creativa
alla forza della verita e dell’amore.
L'umilta e rigetto dell’apparenza e
della superficialita; e ’espressione
della profondita dello spirito umano;
e condizione della sua grandezza»or.

La «battaglia» di san Josemaria

Grazie a tutto cio, si comprende
I'impegno di san Josemaria perché



fin dall’inizio I’Opus Dei offrisse una
profonda formazione filosofica e
teologica, che incidesse a sua volta
nell’ambito professionale di
ciascuno. Nella sua ricerca per
trovare la maniera adatta di rendere
questo possibile, parlava di una
autentica «battaglia»ni. Questo
linguaggio “bellico” sottolinea il
carattere arduo dell’impresa della
propria formazione, e pertanto la
necessita di impegnarsi in essa,
sempre tenendo conto delle
situazioni personali di ciascuno. San
Tommaso d’Aquino parlava della
virtu della studiositas, che comporta
«un particolare impegno nella
ricerca della conoscenza delle
cose»qiz); vale a dire, la disposizione
permanente di coltivare una sana
curiosita per conoscere a fondo il
nostro mondo e superare gli ostacoli
che ci impediscono di farlo. In ogni
caso, I'importante sara non perdere
di vista la grandezza dell’obiettivo
che ci da lo slancio: fare proprio il



messaggio di Cristo per poterlo
seminare nella realta in cui viviamo.

I1 linguaggio bellico permette anche
di considerare 'importanza della
strategia. Come raggiungere un fine
tanto alto quando ci manca il tempo
e la serenita per affrontare con
rigore le grandi questioni? Per alcuni
la strategia puo consistere
nell’utilizzare bene le attivita di
formazione alle quali gia
partecipano, coltivando le
disposizioni necessarie per trarne un
utile maggiore. Per altri, sara
preferibile applicare il consiglio della
letteratura classica che utilizzava san
Josemaria: non multa sed multumus) —
non impegnarsi in molte cose, ma
molto in una sola o in poche -,
magari facendosi consigliare un
programma di letture adatto e
progressivo. Altri, da parte loro,
sapranno utilizzare, con ’ordine
indispensabile in qualsiasi attivita
intellettuale, le innumerevoli risorse



che oggi offre internet. 'immagine
del guanto che si adatta alla mano,
con la quale il fondatore dell’Opus
Dei parlava del piano di vita, serve
anche a farci apprezzare il nostro
personale piano di formazione, a
crescere nella conoscenza della
nostra fede.

Due consigli per acquistare uno
sguardo ampio

Se la luce della fede permette di
comprendere il mondo in un senso
piu profondo, il cristiano deve
considerarsi un protagonista e mai
un semplice spettatore dei grandi
dibattiti culturali e intellettuali
presenti nella societa. Dato che nulla
di cio che € umano gli é estraneo,
coltiva un carattere inquieto e
sanamente anticonformista dalla
gioventu, senza timore di
«contribuire, con iniziativa e
spontaneita, a migliorare il mondo e
la cultura del nostro tempo, in modo



che si aprano ai piani di Dio per
I'umanita»ar.

Per la realizzazione di questo
compito, san Josemaria ci ha lasciato
due consigli. Il primo richiede di
avere uno sguardo ampio, che non si
accontenta dei piccoli obiettivi: «Per
te, che desideri formarti una
mentalita cattolica, universale, ne
trascrivo alcune caratteristiche:
ampiezza di orizzonti, e vigoroso
approfondimento di cio che e
perennemente vivo nell’ortodossia
cattolica; anelito retto e sano — mai
frivolezza - di rinnovare le dottrine
tipiche del pensiero tradizionale,
nella filosofia e nell’interpretazione
della storia...; una premurosa
attenzione agli orientamenti della
scienza e del pensiero
contemporanei; un atteggiamento
positivo e aperto di fronte all’odierna
trasformazione delle strutture sociali
e dei modi di vita»psi.



Si tratta di un programma
vastissimo, nel quale varrebbe la
pena soffermarsi con calma. L’anelito
di comprendere, per cui occorre
leggere e studiare, ci fa sapere che
siamo inseriti in una tradizione che
ci precede e che ci permette di
vedere al di 1a del presente: «siamo
come dei nani sulle spalle di giganti.
Possiamo vedere di piu e piu lontano
di loro, non per un nostro privilegio
fisico, ma perché siamo innalzati
dalla loro grande altezza»pe. Con
questo bagaglio possiamo affrontare
positivamente 1 nuovi traguardi e le
incognite del nostro tempo, e
impariamo a distinguere con spirito
costruttivo e con l’aiuto di altri cio
che si puo considerare un vero
progresso. In tal modo ci formiamo
una opinione personale e ragionata
dei grandi temi; coltiviamo
un’autentica mentalita universale,
cattolica.



In vista di questa sfida di dischiudere
tutto cio che € umano ai progetti di
Dio, Benedetto XVI ha dato molta
importanza alle «minoranze
creative»; di solito sono esse «a
determinare il futuro». Percio, in
concreto, «la Chiesa cattolica deve
considerarsi una minoranza creativa
che possiede una eredita di valori
che non sono una cosa del passato,
ma una realta molto viva e attuale.
La Chiesa deve aggiornarsi, essere
presente nel dibattito pubblico, nella
nostra lotta per un autentico concetto
di liberta e di pace»u.

Trovare persone capaci di
sintonizzarsi con questa passione per
la formazione e per una profonda
analisi dell’intera realta, e poi
camminare insieme a loro per
ricavare insieme iniziative di ogni
tipo, € una delle esperienze piu
feconde della vocazione di cristiani
in mezzo al mondo. La storia dei
primi fedeli dell’Opera € una



conferma molto vicina a noi di
questa feconditans. In questa attivita
ognuno deve collocarsi sul grande
terreno del gioco del mondo e
trovare, in base alle circostanze che
definiscono la sua vita, il proprio
modo di collaborare.

I1 secondo consiglio di san Josemaria
si riferisce all’'uso del plurale. La luce
della fede permette, quasi sempre, di
trovare piu di una soluzione, piu di
un percorso. Procedure, modi di
pensare e soluzioni diverse possono
essere legittimamente ispirate da una
stessa fede, e pertanto debbono
essere rispettatens. Percio la fede ci
aiuta a coltivare la nostra capacita di
ascolto, di collaborazione e di
dialogo, con un sano anelito di
imparare e di arricchirci con altri
punti di vista.

kK ok Sk

La Sacra Scrittura ci dice che «Maria
custodiva tutte queste cose



meditandole nel suo cuore» (Lc 2,
19): tutto quello che succedeva
attorno a lei, e in modo speciale cio
che riguardava suo figlio, risuonava
nel suo mondo interiore. Considerare
ogni tanto la bellezza della nostra
fede e la grandezza della nostra
missione accendera anche nel nostro
cuore il desiderio di formarci sempre
meglio e di trovare il modo concreto
di ottenerlo. Ci indurra anche a
impostare iniziative, cercando la
collaborazione di altri che facciano
presente la perenne novita di Cristo
nei nuovi areopaghi della cultura. E
ci aiutera, se fosse necessario, a
scacciare ogni ombra di «sterile
pessimismo»za), ben ricordando cio
che san Josemaria diceva spesso: «Il
mondo ci aspettar.

[1] San Josemaria, Forgia, n. 1.
[2] San Josemaria, Cammino, n. 849.

[3] San Josemaria, Il fine
soprannaturale della Chiesa, n. 2.



[4] San Josemaria, Forgia, n. 1.
[5] San Josemaria, Colloqui, n. 114.

[6] San Josemaria, E Gesu che passa,
n. 3.

[7] Papa Francesco, Enc. Lumen fidei,
n. 24.

[8] Ibid.
[9] San Josemaria, Colloqui, n. 119.

[10] San Giovanni Paolo II, Angelus,
4-111-1979.

[11] Cfr. M. Montero, “La formacion
de las primeras mujeres del Opus Dei
(1945-1950)”, Studia et Documenta,
vol 14, 2020, p. 110.

[12] San Tommaso d’Aquino, Summa
theologiae, 11-11, q. 166, a 2 ad 3.

[13] San Josemaria, Cammino, n. 333.



[14] Mons. F. Ocariz, Lettera
pastorale, 14-11-2017, n. 8.

[15] San Josemaria, Solco, n. 428.

[16] Bernardo de Chartres, citato da
Juan de Salisbury, Metalogicon,
composto nel 1159.

[17] Benedetto XVI, Incontro con i
giornalisti, 26-1X-2009.

[18] Alcuni riferimenti in J.L.
Gonzalez Gullon, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madrid 2016; e in
M. Montero, Historia de ediciones
Rialp, Rialp, Madrid 2020.

[19] Cfr. San Josemaria, Colloqui, n.
117.

[20] Cfr. Papa Francesco, Es. ap.
Evangelii gaudium, nn. 84-86.

[21] San Josemaria, Solco, n. 290.

Nicolas Alvarez de las Asturias



pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/article/molto-umani-
molto-divini-viii-la-battaglia-della-
nostra-formazione/ (13/02/2026)


https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-viii-la-battaglia-della-nostra-formazione/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-viii-la-battaglia-della-nostra-formazione/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-viii-la-battaglia-della-nostra-formazione/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-viii-la-battaglia-della-nostra-formazione/

	Molto umani, molto divini (VIII): La battaglia della nostra formazione

