opusdei.org

Molto umani, molto
divini (IV): Noi,
habitat delle virtu

Qual é la virtu piu importante?
Cos'e un'autentica virtu? Il
nostro anelito di diventare
migliori e alimentato dal clima
nel quale viviamo e, nello stesso
tempo, fruttifica nelle relazioni
con gli altri.

06/07/2021

Dio non vive solo. E una famiglia,
una Trinita di persone unite
dall’amore; una sorgente inesauribile



di vita, una sorgente che si dona e
comunica incessantemente. Ogni
persona divina vive liberamente e
interamente per le altre, mirando
alle altre, in una gioiosa dipendenza.
Il nostro Dio, diceva Benedetto XVI,
«un Essere-per (il Padre), un Essere-
da (il Figlio) e un Essere-con (lo
Spirito Santo)»[1]. E questa stessa
logica risplende anche in tutto cio
che é uscito dalle loro mani. In
maniera molto speciale, nell’'uomo.
Si: la vita trinitaria é impressa nella
profondita del nostro essere. La
nostra esistenza € autenticamente
umana, e autenticamente divina, solo
se si sviluppa secondo queste
coordinate trinitarie di comunione:
da Dio e dagli altri; con Dio e con gli
altri; per Dio e per gli altri.

L’equilibrista

Tutte le virtu, anche la piu piccola e
insignificante, tendono a una crescita
nella comunione con gli altri. Non c’e



dubbio che, nella misura in cui ci
concedono un certo dominio su
particolari aspetti della nostra
persona, le virtu (da virtus, forza) ci
rafforzano. Intrecciate fra loro, ci
fanno essere piu autenticamente noi
stessi. Tuttavia non perseguono una
perfezione individuale, perché la
felicita non € mai un cammino
isolato. Le virtu ci danno la capacita
«di esprimere ’amore: quell’amore
appunto nel quale I'uomo-persona
diventa dono e - mediante questo
dono - attua il senso stesso del suo
essere»[2]. Una autentica virtu non si
ottiene al di fuori o nonostante gli
altri. La via, semmai, & quella
contraria: quella della crescita in una
liberta per gli altri; una liberta che ci
permette di impegnarci, di dedicarci
a quelli che ci stanno vicino. In fin
dei conti, la virtu consiste nel
possedersi per darsi. Questa € la vera
forza, il vero potere.



Possiamo immaginare un equilibrista
che avanza su una fune a una certa
altezza da terra, davanti allo sguardo
preoccupato del pubblico. Un giorno
dopo l’altro compie lo stesso
percorso, da un capo all’altro della
fune d’acciaio. C’é in lui una
mescolanza di temerita e di cautela:
teme di cadere, ma gode dell’altezza
e del rischio. Cerca di superare i
propri limiti e il suo obiettivo gli
richiede un minuzioso allenamento.
Ha bisogno di una abilita che
raggiungera solo se, superando le
vertigini ogni giorno, ripete
I’esercizio senza desistere.
Analogamente, per essere persone
virtuose — per esempio, ordinate o
grate — dovremo vincere le
resistenze, con il tempo e
I’addestramento. Quale motivazione
abbiamo per mettere ogni cosa al suo
posto o per ringraziare
amabilmente? Solo se sappiamo che
all’inizio e alla fine della fune ci
aspetta qualcuno che amiamo,



persone che hanno bisogno di questi
regali, vale la pena rischiare di
camminare nel vuoto. Non vogliamo
unicamente raggiungere una
armonia o una perfezione
individuale. Tutte le virtu hanno
come prospettiva, dunque, ’apertura
agli altri; sono personali e,
contemporaneamente, hanno una
dimensione di comunione,
potenziano i vincoli con gli altri.

Essere-da: il regalo di dipendere

Alcuni libri di auto-aiuto danno le
chiavi per vivere in pace con se
stessi, e identificano la felicita con
una vita piena e indipendente: come
se dipendere da altri fosse frustrante,
qualcosa di simile a un intralcio allo
sviluppo personale. Pero, se
volgiamo lo sguardo alla Trinita, ci
accorgiamo che le cose stanno
diversamente. In primo luogo, Dio
Figlio procede dal Padre e riceve da
lui tutto il suo essere. Questa



filiazione porta Gesu a fare in tutto, e
con gioia, la volonta del Padre (cfr.
Gv 4, 34). Analogamente, come
creature di Dio, e ancor piu se
abbiamo ricevuto il Battesimo che ci
inserisce nella vita di Gesu, la nostra
esistenza ha un carattere filiale. Non
siamo noi a darci la vita. Altre
persone, che ancora non ci
conoscevano ci hanno portato fin
qui. E da queste relazioni di
filiazione - figli di Dio e figli dei
nostri genitori — nascono le altre
relazioni umane: perché siamo figli,
siamo fratelli e siamo famiglia.

In tal maniera, nell’intimo di una
persona umana si scopre una
dipendenza radicale. La nostra
esistenza si svolge a partire dall’Altro
e da altri. Questa realta si nota in
modo particolare quando
consideriamo ’amore sponsale, che
consiste nel vivere totalmente unito
all’altra persona e nel dipendere a tal
punto dall’affetto reciproco che non



si puo vivere senza di esso. Aver
bisogno degli altri, pertanto, non
annulla la liberta; al contrario,
accresce il valore della persona, la
conduce verso una gioia piu
completa. Sapere che ho ricevuto
amore e che posso restituirlo riempie
la vita di significato.

Inoltre le virtu si possono acquisire
realmente solo in un ambiente
relazionale: il loro habitat e il «noi».
Le nostre disposizioni interiori si
educano nel contatto con gli altri. E
cio che fanno i genitori quando
insegnano ai figli alcuni modi di
comportarsi: «figlio mio, non
ringrazi?», «figlio mio, metti ogni
cosa al suo posto». Cresciamo grazie
ai consigli che riceviamo, grazie ai
colloqui che illuminano la mente con
principi saldi. Principi che, immessi
nella vita, vanno formando le virtu e
ci rendono man mano piu facile
capire dove sta il bene e come
raggiungerlo.



In questo processo I’esempio delle
persone che ci circondano € anche
fonte di insegnamento. Un clima
virtuoso nella famiglia o nel posto di
lavoro costituisce un vivaio di virtu.
Purtroppo succede anche il
contrario: la dove il clima e
trasandato, e piu difficile crescere
umanamente. Un ambito familiare
sobrio educa i figli nella temperanza;
una madre meticolosa insegna ai
suoi figli il valore delle cose piccole.
Lo stesso succede fra amici, tra
colleghi di lavoro e in qualsiasi
comunita umana. Fa parte della
nostra attivita di evangelizzazione
creare intorno a noi un ambiente che
aiuti a scoprire questo cammino e a
crescere in esso. E cio che fala
Chiesa nel presentare come modello
la vita dei santi: li non ci sono teorie,
ma le virtu incarnate in una persona;
li constatiamo che é veramente
possibile lasciare entrare Dio e gli
altri nella nostra vita.



Essere-con: la gioia di
accompagnare

Lo Spirito Santo, che procede dal
Padre e dal Figlio, & ’'amore
condiviso e inviato agli uomini per
essere-con noi[3]. Egli é «la sorgente
inesauribile della vita di Dio in
noi»[4], di quella vita che si puo
svolgere solo come comunione
interpersonale. Cosl é: noi, uomini e
donne, non ci limitiamo a vivere, ma
con-viviamo; la nostra esistenza € un
essere-con coloro che ci stanno
attorno. C’e vita solo dove c’e
comunione. Spesso i vincoli che
creiamo con gli altri sono quella
forza che permette la nostra stessa
crescita personale.

Anche se alcuni modi di pensare e di
vivere di oggi ci presentano un
modello di uomo indipendente e, in
un certo senso, autosufficiente, la
Parola di Dio ci dice che non siamo
dei naufraghi che sopravvivono nel



loro isolamento, ma persone che
hanno bisogno degli altri. San Paolo
ricorda a quelli di Corinto che tutti
facciamo parte di una stessa unita:
«Ora voi siete corpo di Cristo e,
ognuno secondo la propria parte, sue
membra» (1 Cor 12, 27). Siamo legati
da forti vincoli di grazia e di amore,
anche con quelli che ci hanno
preceduto e con quelli che ci
seguiranno nel cammino verso Dio. Il
Catechismo della Chiesa si esprime in
questi termini: «Il1 piu piccolo dei
nostri atti compiuto nella carita ha
ripercussioni benefiche per tutti, in
forza di questa solidarieta con tutti
gli uomini, vivi o morti, solidarieta
che si fonda sulla comunione dei
santi»[5]. Saremo migliori nella
misura in cui ci aiutiamo ’un I’altro,
da e con gli altri.

Non siamo soli nel cammino per
acquisire le virtu. Come diceva san
Josemaria, «<nessuno combatte da
solo [...]: in qualche modo ci aiutiamo



0 ci danneggiamo. Siamo anelli della
stessa catena»[6]. Durante I'infanzia
molti bambini si sono divertiti
giocando a costruire i castelli con le
carte: una carta si appoggiava su
quella piu vicina e insieme si
sostenevano. Al di sopra, poi, si
mettevano altre carte che
rimanevano in piedi grazie a quelle
che stavano sotto; e cosi, un po’ per
volta, si edificavano dei castelli molto
delicati, che un qualunque falso
movimento poteva far crollare.
Analogamente, anche la nostra vita é
un tessuto di relazioni e di incontri,
un essere-con gli altri: «La vostra
vicendevole debolezza e anche
appoggio che vi sostiene ben dritti
[...]: come le carte da gioco,
appoggiandosi I'una all’altra,
vicendevolmente si sostengono»[7].

E fonte di gioia sentire la vicinanza
di persone disposte a sostenerci, e
che noi a nostra volta sosteniamo.
Vivere in compagnia con gli altri ed



essere da loro accompagnati e indice
di una esistenza autenticamente
cristiana. Pensiamo ai discepoli di
Emmaus: se non avessero incontrato
quel misterioso viandante che apri
loro gli occhi, sarebbero rimasti
chiusi nella loro confusione (cfr. Lc
24, 13-17). Avere persone vicino a sé
serve da sprone per andare avanti;
esse cl sapranno sostenere o ci
sapranno rialzare. Quando aiutiamo
gli altri a raggiungere la migliore
versione di se stessi, facciamo la
stessa cosa che fece Gesu con i due
discepoli che abbandonavano
Gerusalemme. Circondati da persone
che ci amano e nelle quali
confidiamo, crescere € piu facile.

Tutte le virtu hanno un carattere
relazionale, anche quelle che
sembrano piu individuali. Anche la
fortezza o la temperanza, per
esempio, ci spingono verso gli altri: ci
permettono di condividere il bene
che abbiamo scoperto. Le virtu



aprono le porte all’incontro generoso
e ci rendono piu facile la donazione.
Non esistono persone virtuose ma
chiuse in se stesse: questo sarebbe
solo una parvenza di virtu. In realta,
«non esiste virtu alcuna che possa
favorire ’egoismo; tutte e singole
promuovono il bene della nostra
anima e quello di coloro che ci
stanno vicini»[8].

Essere-per: la gioia di servire

I1 Padre e l’origine della vita
trinitaria. Tutto in lui € donazione al
Figlio, pienezza che esce e dona
gratuitamente tutto quello che ha,
con delicatezza di madre (cfr. Mt 23,
37; Sal 131, 2). Questa paternita
divina e la sorgente di ogni paternita
(Ef 3, 15), un dono che Dio conferisce
a ciascuno di noi, affinché anche noi
siamo origine di vita negli altri. Tutti
siamo chiamati ad essere padri o
madri: un discepolo é figlio del suo
maestro, un amico € padre e figlio di



un altro amico, ecc. Tutti siamo figli
e, nello stesso tempo, diventiamo
persone mature nella misura in cui ci
prepariamo ad essere padri o madri,
ognuno secondo la sua vocazione
personale.

Ogni persona trova veramente se
stessa solo quando riesce a venir
fuori dalle sue chiusure e si da agli
altri. Il Concilio Vaticano II afferma
continuamente, come ripetendo un
messaggio particolarmente
opportuno al giorno d’oggi, che
I'uomo non puo «ritrovarsi
pienamente se non attraverso un
dono sincero di sé»[9]. Solo cosi
siamo veramente felici. Regalare la
vita «agli altri e di tale efficacia, che
Dio lo premia con un’umilta piena di
allegria»[10]. E I’allegria di essere per
gli altri si manifesta in atti concreti di
dedizione, di servizio, di
comprensione. Ogni giorno abbiamo
una gran quantita di occasioni:
quando ci precipitiamo a fare un



favore, quando giudichiamo con
misericordia il comportamento degli
altri, quando ci comportiamo da
persone sulle quali si puo sempre
contare per ogni necessita... Cosi era
lo stile di vita dei primi cristiani,
tanto sorprendente per i pagani, che
ripetevano: «Guardate come si
amano, [...] guardate come sono
disposti a morire I'uno per
Paltro»[11].

Anche Maria si occupa degli altri in
un completo oblio di sé: sa prendersi
cura di Elisabetta nel periodo finale
della gravidanza, a Cana le interessa
il felice compimento delle nozze, sul
Calvario rimane con suo Figlio con
una serenita straordinaria pur in
mezzo al dolore... In essa «troviamo
la sicurezza e anche la forza per
continuare a portare la consolazione
di suo Figlio a quelli che ne hanno
bisogno»[12]. Tutta la grazia e tutta
la virtu della madre di Cristo si
rovesciano spontaneamente negli



altri perché, per coloro che vogliono
seguire Gesu, non vi sia un bene che
non si trasformi in bene di tutti.

José Manuel Antufia

[1] Joseph Ratzinger, Fe, verdad y
tolerancia, Sigueme, Madrid 2005, p.
214.

[2] San Giovanni Paolo II, Udienza,
16-1-1980.

[3] Cfr. Ricardo de San Victor, De
Trinitate, 111, 2-4.

[4] Papa Francesco, Udienza
generale, 8-V-2013.

[5] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 953.

[6] San Josemaria, Amici di Dio, n. 76.

[7] San Josemaria, Cammino, n. 462.



[8] San Josemaria, Amici di Dio, n. 76.

[9] Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 24.

[10] San Josemaria, Forgia, n. 591.

[11] Tertulliano, Apologeticum, 39,
1-18.

[12] Mons. F. Ocariz, Messaggio, 29-
IV-2020.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/article/molto-umani-
molto-divini-iv-habitat-virtu/
(11/01/2026)


https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-iv-habitat-virtu/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-iv-habitat-virtu/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-iv-habitat-virtu/

	​Molto umani, molto divini (IV): Noi, habitat delle virtù

