
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (I): Gesù, che
cosa dobbiamo fare?

Cosa sono le virtù? I nostri
desideri hanno valore per Dio?
Che cosa dobbiamo fare per
Gesù? Scopriamolo insieme con
questa nuova serie di articoli
sulle virtù umane.

16/03/2021

Può apparire strano che nelle sue
memorie sant’Agostino a un certo
punto cominci a descrivere
l’influenza del «peso» sulle cose



fisiche che ha attorno a sé. Con le
conoscenze che si avevano nel IV
secolo, colui che più tardi sarebbe
stato il vescovo di Ippona nota che
esiste qualcosa che fa sì che il fuoco
si diriga sempre verso l’alto, mentre
una pietra lo fa sempre verso il
basso. Poi si rende conto che l’olio
tende sempre a mettersi al di sopra
dell’acqua quando sono mescolati,
oppure che, in un modo o nell’altro,
tutto quello che è disordinato cerca
l’ordine e lì si ferma. Sant’Agostino
intuisce che, in tutti questi
movimenti, le cose sono guidate dal
loro «peso». Ed è allora che, con un
linguaggio poetico, confessa: «Il mio
peso è il mio amore; esso mi porta
dovunque sono portato»[1]. Si tratta
di una esperienza universale: quello
che desideriamo, che cerchiamo, che
vogliamo, è ciò che ci muove.
Cerchiamo sempre di soddisfare un
desiderio che aspira a essere
durevole. Questo «peso» ci porta alla
felicità, più o meno piena, sicché non



vogliamo lasciarci ingannare da un
semplice e fugace “star bene”. Come
scoprire questo amore dal quale
sant’Agostino si sentiva portato?

Il processo di ogni storia

«Che cosa devo fare per avere in
eredità la vita eterna?», domandò un
giovane a Gesù (Lc 18, 18). È un passo
della Scrittura, dopo il quale non
possiamo fare altro che osservare un
silenzio carico di attesa, perché pone
una domanda che ci coinvolge tutti.
Che cosa risponderà colui che è Dio e
Uomo? Tuttavia, proprio prima del
suo intervento il giovane aveva
pronunciato una frase nella quale il
Signore individua qualcosa di strano:
si rivolge a Gesù chiamandolo
«Maestro buono». La risposta ci può
sembrare piuttosto brusca: «Nessuno
è buono, se non Dio solo» (Lc 18, 19).
Il Signore aveva intuito, non
sappiamo come, che sicuramente il
giovane cercava qualcosa di più nella



sua vita, ma che in realtà pensava
che questo glielo avrebbe dato un
bene creato, qualcosa che egli stesso
poteva controllare, qualcosa alla
quale poteva aggrapparsi qui sulla
terra. Perciò, benché nella successiva
domanda Gesù si accerta che il
giovane si sforzi di adempire la legge
di Dio, vuole andare oltre, vuole che
il giovane rompa definitivamente
con la segreta compiacenza di tale
compimento e con gli idoli della
prosperità umana: «Una cosa ancora
ti manca: vendi tutto quello che hai,
distribuiscilo ai poveri e avrai un
tesoro nei cieli; e vieni! Seguimi!» (Lc
18, 22). In questa scena notiamo la
chiamata del Signore, poi intuiamo la
lotta interiore del giovane, che si
conclude con il suo triste ritiro. Può
darsi che Gesù avesse sognato un
grande discepolo, ma il giovane
preferì ritornare alle comodità della
sua casa, alla sua ricchezza e ai suoi
amici.



La felicità grande che il giovane
anelava non è immediatamente a
portata di mano. Non la possiamo
gestire né padroneggiare. La
possiamo ricevere soltanto
abbandonandoci in Dio. San
Giovanni Paolo II dice che «se Dio
solo è il Bene, nessuno sforzo umano,
neppure l'osservanza più rigorosa
dei comandamenti, riesce a compiere
la Legge, cioè a riconoscere il Signore
come Dio e a rendergli l'adorazione
che a Lui solo è dovuta. Il 
compimento può venire solo da un
dono di Dio»[2]. Ecco perché, forse,
serve soprattutto la pazienza, saper
aspettare attivamente. L’amore del
cristiano non è una vampata
momentanea – che può anche
esistere –, ma una storia di amore, e
tutte le storie hanno un loro
processo. «La grazia, normalmente,
segue i suoi tempi, e non gradisce
violenze»[3]. Probabilmente il
giovane cerca una soddisfazione
immediata del suo desiderio,



s’impazientisce, non si rende conto
che l’amore di Dio, come il grano
seminato, ha bisogno di tempo per
crescere vicino a Cristo. Infatti
vediamo nel Vangelo che Gesù
preparava i suoi gradualmente,
senza fretta, ma anche senza sosta.
Dal carcere san Giovanni Battista,
magari un po’ impaziente, manda i
suoi discepoli a chiedere a Cristo:
«Sei tu colui che deve venire o
dobbiamo aspettare un altro?» (Lc 7,
20). Certe volte a noi sembra che
Gesù non abbia la fretta sufficiente e
ci spazientiamo perché vorremmo
diventare buoni dalla sera alla
mattina.

Per formare un desiderio saldo

Sappiamo che i discepoli, così come
tutti noi, avevano bisogno di tempo
perché, come il giovane ricco, per
prima cosa dovevano purificare le
vane fantasticherie che si erano
costruite: la tentazione del successo,



del prestigio e della gloria umana,
della vita comoda. Avevano bisogno
di comprendere cose importanti
come l’impegno di «pregare sempre,
senza stancarsi» (Lc 18, 1) o di
imparare a perdonare «settanta volte
sette» (Mt 18, 22). Ma quando il
Signore si avvide che gli apostoli
avevano un minimo di preparazione,
dopo aver pregato tutta la notte, li
inviò, uno per uno (cfr. Mt 10, 1-5; Lc
6, 12). Questo non significa che il
cammino formativo dei discepoli si
fosse ormai concluso, assolutamente
no. San Josemaría ripeteva spesso
che la formazione di un apostolo non
finisce mai. Era evidente che, in
molti di loro, la chiamata di Dio non
era penetrata in profondità: vi
furono quelli che perdettero
l’interesse per la sua dottrina,
«tornarono indietro e non andavano
più con lui» (Gv 6, 66) o quelli che
abbandonarono Gesù anche durante
la prova finale. In definitiva, negli



uni e negli altri i desideri non erano
ancora saldi, stabili, disciplinati.

Un po’ per volta, con pazienza divina,
Dio si avvicina al nostro cuore, ci
chiama e ci invia a comunicare il
Vangelo a tutti, uomini e donne. Lo fa
attraverso i momenti di meditazione
personale, dell’adorazione
eucaristica, delle preghiere vocali
nelle quali facciamo nostre le parole
che ci propone la Chiesa e anche per
mezzo della contemplazione
continua durante la giornata.
Scopriamo l’intimità con lui,
assaporiamo la sua amicizia, il suo
sguardo, la sua fermezza, la sua
comprensione. Dio ci prepara anche
attraverso le contrarietà, un processo
consapevole e per nulla automatico
con il quale andiamo poco per volta
frantumando i nostri idoli, piccoli e
grandi, interni ed esterni, per fare
più spazio a Gesù nella nostra anima.
Si avvicina al nostro cuore, alla fine,
attraverso il lavoro continuo che



riempie la nostra giornata: «Il Padre
mio agisce anche ora e anch’io
agisco» (Gv 5, 17). Egli stesso, che ha
posto nel nostro cuore il desiderio
del bene – il «peso» che guidava
sant’Agostino – sarà colui che darà
compimento a questo anelito.

L’armonia dei beni

Nel corso della nostra vita sbagliamo
spesso, perché andiamo alla ricerca
di beni effimeri che non riempiono il
cuore, di beni apparenti che non ci
portano a Dio, sorgente di ogni bene.
Nel ricordare la preoccupazione del
giovane ricco intorno a ciò che si
deve fare per raggiungere il cielo,
san Giovanni Paolo II afferma che
«solo Dio può rispondere alla
domanda sul bene, perché Egli è il
Bene. Interrogarsi sul bene, in effetti,
significa rivolgersi in ultima analisi
verso Dio, pienezza della bontà. Gesù
mostra che la domanda del giovane è
in realtà una domanda religiosa e



che la bontà, che attrae e al tempo
stesso vincola l'uomo, ha la sua fonte
in Dio, anzi è Dio stesso»[4].

Quando molti lo abbandonarono,
Gesù domandò ai dodici se anch’essi
volevano andarsene. Pietro risponde:
«Signore, da chi andremo? [...] Tu sei
il Santo di Dio» (Gv 6, 68-69). In
quella chiamata d’amore essi
avevano scoperto il senso ultimo
della loro vita: il Regno di Dio, la vita
eterna, il cielo. Pietro ha scoperto ciò
che a suo tempo dirà santa Teresa
d’Avila: «Solo Dio basta»[5]. Ha
trovato il tesoro nascosto. È a quel
punto che gli altri desideri trovano
un posto armonico, a misura,
ragionevole, nel suo cuore; è allora
che i beni ai quali tendono questi
desideri formano un insieme
ordinato. Non deve fuggire da loro,
che d’altra parte non lo dominano.
Chi trova Dio al di sopra degli altri
beni si sente agile, distaccato, libero
di portare la forza del Vangelo a tutte



le creature. Per l’appunto, la
possibilità di non farlo «tratteggia il
chiaroscuro della libertà dell’uomo.
Il Signore ci invita, ci spinge – perché
ci ama teneramente – a scegliere il
bene»[6].

San Josemaría ci invitava ad amare il
mondo appassionatamente, non
perché il mondo creato sia un
assoluto, ma perché è il primo dono
di Dio, la prima fonte dei desideri che
nascono nel cuore dell’uomo. Eppure
tali desideri chiedono di essere
ampliati dall’amore che ci porta a
dare un senso a tutte le nostre
attività. Questo grande desiderio
divino dà unità a tutta la nostra
esistenza, non elimina i desideri
umani – di compagnia, di futuro, di
progetti –, ma li purifica e li riunisce
in una chiamata all’intimità con Dio.
Sant’Agostino notava che le virtù
morali, nel condurci alla felicità, in
realtà si identificano con l’amore a
Dio. Tutti i nostri sforzi per acquisire



la felicità e il piacere di fare il bene
sono sempre sforzi per amare. Perciò
il vescovo di Ippona definiva ognuna
delle virtù al servizio di questo
amore: la temperanza è l’amore che
si conserva incorruttibile, la fortezza
è l’amore che tutto sopporta, la
giustizia è l’amore che non deflette e
la prudenza è l’amore che riesce a
capire come amare di più[7].

* * *

Questo cammino per trovare
l’armonia dei nostri desideri si
consolida nel corso della vita, perché
si tratta sempre di una storia. Quasi
sempre abbiamo troppa fretta,
prendiamo decisioni affrettate,
cerchiamo gratificazioni immediate...
Però questa non è una buona logica
per intraprendere questo percorso.
In inglese a volte si dice che
qualcuno falls in love «s’innamora»,
come qualcosa che succede
all’improvviso. In realtà, anche se



alcune volte c’è questa vampata, non
tutto il cammino sarà così. Può
sorprendere che Maria abbia
risposto tanto rapidamente all’angelo
quando le fu annunciato che sarebbe
stata la madre del Messia; come se
avesse scoperto fulmineamente e
repentinamente tutto l’amore divino.
Ma in realtà Dio operava nell’anima
di nostra Madre fin dal suo
concepimento immacolato e durante
tutta la sua vita che è stata, fin
dall’inizio, una storia di amore.

Paul O’Callaghan

[1] Sant’Agostino, Confessioni, Libro
XIII, cap. 9.

[2] San Giovanni Paolo II, enc. 
Veritatis Splendor, n. 11.

[3] San Josemaría, Solco, n. 668.



[4] San Giovanni Paolo II, enc. 
Veritatis Splendor, n. 9.

[5] Santa Teresa di Gesù, frammento
di un autografo trovato nel suo libro
di preghiere.

[6] San Josemaría, Amici di Dio, n. 24.

[7] Cfr. Sant’Agostino, Intorno alle
consuetudini della Chiesa Cattolica e
dei manichei, I, 15, 25.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/molto-umani-
molto-divini-gesu-cosa-dobbiamo-fare/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-gesu-cosa-dobbiamo-fare/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-gesu-cosa-dobbiamo-fare/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-gesu-cosa-dobbiamo-fare/

	Molto umani, molto divini (I): Gesù, che cosa dobbiamo fare?

