
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (XX): È cosa
buona e giusta

La giustizia inizia dal nostro
rapporto con Dio, che trova il
suo apice in un atteggiamento
chiave: la gratitudine.
L'editoriale fa parte della serie
sulle virtù "Molto umani, molto
divini".

07/09/2023

Gesù si rivolge a tutti. Lo ascoltano
volentieri i pescatori quando parla di
una rete a strascico (Mt 13, 47-52), i



contadini si fermano a discutere sia
dei metodi di una semina che di
raccolti abbondanti (Mt 13, 2-9) e
qualche padrona di casa è coinvolta
dal racconto di una donna che perde
una moneta, perché conosce bene
incidenti simili (Lc 15, 8-10). Con
esempi tra i più comuni, Cristo sa
illuminare le verità più trascendenti.
Tuttavia, ci sono parabole che
possono suscitare perplessità: per
quanto siano raccontate con un
linguaggio semplice, ci mettono di
fronte a paradossi che ci obbligano a
riflettere. «I miei pensieri non sono i
vostri pensieri» (Is 55, 8), sembra
dirci a volte Gesù.

Probabilmente uno dei racconti del
Maestro che lascia maggiormente
perplessi è quello del padrone di un
campo che esce di primo mattino a
cercare braccianti per lavorare nella
sua vigna (Mt 20, 1-16). Il racconto ha
inizio come ci si aspetta: il padrone si
accorda con i braccianti sul salario



della giornata, un denaro, e li avvia
al lavoro. All’inizio può sembrare che
siamo di fronte a una riflessione
sull’utilizzo del tempo e sulla resa dei
frutti. La parabola, tuttavia,
continua, e il proprietario decide di
assumere altri braccianti in orario
più avanzato, per cui lavorano per
un tempo molto ridotto. A questi,
invece di promettere un determinato
salario, promette che li pagherà
«quello che è giusto» (Mt 20, 4).

«Quello che è giusto». Con questa
espressione vengono generate
aspettative sia in quelli che lo
ascoltano che nei lettori. È
ragionevole pensare che quelli che
hanno iniziato a lavorare più tardi
riceveranno meno denaro di quelli
che hanno faticato sin dal mattino.
Per questo, quando quelli dell’ultima
ora ricevono la paga di un denaro,
pensiamo che i più mattinieri
riceveranno una ricompensa
maggiore per il loro lavoro. Ma il



proprietario sorprende tutti:
sorprende quelli che hanno lavorato
poche ore, perché ricevono la stessa
paga degli altri lavoratori, e anche i
più mattinieri, che avevano sperato
in un compenso superiore rispetto a
quanto concordato. Di fronte a una
concezione così poco convenzionale
della giustizia, i più sorpresi siamo
noi. «Non posso fare delle mie cose
quello che voglio?», chiede il padrone
della vigna (Mt 20,15).

È cosa buona e giusta

A Gesù non interessa occuparsi di
questioni economiche o politiche: in
questa parabola, ad esempio, non
vuole affrontare le caratteristiche di
un concetto così complesso quale
quello della giusta retribuzione. Il
Signore vuole soprattutto guidare la
nostra attenzione verso l’essere
misericordioso di Dio, che accoglie
tutti, anche se lo trovano e lo
incontrano alla fine, come il buon



ladrone (Cfr. Lc 23, 43). Tuttavia,
assieme a questo significato
fondamentale, la parabola del
Maestro ci propone una tipo di
narrazione che ci fa riflettere sui
diversi aspetti che ha la virtù della
giustizia nella nostra vita.

Se la giustizia consiste nel dare a
ciascuno il suo, quello che gli spetta,
siamo di fronte a una disposizione
interiore che fa risaltare la nostra
dimensione relazionale. È giusto
domandarsi, prima di tutto, cosa
dobbiamo a Dio o quale dev’essere la
giusta relazione con Colui che è la
Fonte di ogni bene, cominciando
dalla nostra stessa esistenza.

La preghiera eucaristica della santa
Messa ci offre un buon punto di
partenza. Così recita il breve dialogo
tra il sacerdote e i fedeli con il quale
inizia sempre il Prefazio: «Rendiamo
grazie al Signore nostro Dio. È cosa
buona e giusta»[1]. La gratitudine e la



giustizia sembrano contrapporsi: un
dono è caratterizzato proprio dal
fatto di essere gratuito, non meritato.
Il ringraziamento è il riconoscimento
del fatto che una persona è andata
ben più in là di quanto propriamente
stabilito. Ma, davanti a Dio le
coordinate cambiano radicalmente,
perchè Lui è l’origine di tutto ciò che
siamo e abbiamo. Come dice san
Paolo, «Che cosa possiedi che tu non
l'abbia ricevuto?» (1 Co 4, 7). La
nostra stessa vita è un dono
immeritato; quindi, rispetto a Dio, il
ringraziamento è un dovere
significativo. Non potremo mai
ricambiare quello che fa per noi.
Però di certo c’è qualcosa di
profondamente dovuto, di
profondamente giusto: ringraziarlo
di tutto.

Scoprire che la nostra relazione con
Dio è condizionata dal suo donare
gratuitamente e teneramente, ci farà
vivere come suoi figli e ci libererà da



una concezione della fede
esageratamente centrata sulla lettera
dei comandamenti. Invece di sentirci
oppressi di fronte a un elenco
infinito di propositi e di norme da
compiere per pareggiare il conto
della nostra redenzione, possiamo
scoprire la nostra corrispondenza
all’amore di Dio come una
disposizione a dargli tutti gli istanti
della nostra vita, certi del fatto che
mai arriveremo a ringraziarlo a
sufficienza per tutto quello che ci dà.
Così, ad esempio, la fedeltà a un 
piano di vita spirituale può essere
percepito, più che come un peso di
coscienza di fronte a un impegno
preso, come la manifestazione più
diretta della nostra gratitudine
all’amore che Dio riversa su
ciascuno. «Voi, se davvero vi sforzate
di essere giusti, considererete spesso
la vostra dipendenza da Dio, Che cosa
mai possiedi che tu non abbia
ricevuto? (1 Cor 4, 7), per riempirvi di
gratitudine e di desideri di

https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/it/article/mezzi-di-formazione-opus-dei-il-piano-di-vita/&sa=D&source=editors&ust=1691596970783932&usg=AOvVaw0U7RAkwIddWykfy2D89C9g


corrispondenza verso un Padre che
ci ama fino alla follia»[2].

La Sua giustizia è più grande della
nostra

Del resto, un atteggiamento di
profondo ringraziamento a Dio, ci
libera dalla tentazione di giudicare il
suo modo di fare. A volte, di fronte a
certi accadimenti, quando ci
scontriamo con situazioni inattese,
può sorgere la domanda: «Come può
Dio permettere tutto questo?». Forse
possiamo credere che altri sono
benedetti più di noi o che Dio sembra
non sentire quello che chiediamo
nelle nostre preghiere e pensiamo:
«Non è giusto!». Ci stiamo
comportando come quei braccianti
che, avendo lavorato tutto il giorno,
non seppero valutare la generosità 
senza misura del padrone del campo
verso quelli chiamati alla fine della
giornata. Invece di rallegrarsi del
fatto che lavoratori della prima ora



avrebbero avuto più soldi per
mangiare, si intristirono per le loro
aspettative deluse.

In realtà, non ha alcun senso dare la
colpa al Signore delle cose che non
vanno. Molte di esse sono il risultato
della umana libertà, delle azioni e
delle omissioni proprie e degli altri.
E, in più, è necessario pregare
essendo convinti che Dio è il Signore
della nostra vita e della storia; che, fa
sempre il meglio per ciascuno di noi,
a volte trasformando, in maniera
sorprendente, il male in bene. San
Giovanni Paolo II diceva che «la
giustizia è, in un certo modo, più
grande dell’uomo, delle dimensioni
della sua vita terrena, delle
possibilità di stabilire in questa vita
rapporti pienamente giusti fra gli
uomini, gli ambienti, le società e
gruppi sociali, le nazioni e così via»[3].

La preghiera di chi sa di essere figlio
di Dio è caratterizzata dalla fiducia in



chi ci ama infinitamente e vuole
sempre il meglio per noi. Gesù,
nell’orto degli ulivi, prega così:
«allontana da me questo calice!
Tuttavia non sia fatta la mia, ma la
tua volontà» (Lc 22, 42). Di fronte a
situazioni che non riusciamo a capire
e che, magari, ci fanno soffrire,,
possiamo dire al Signore: «Si compia
la tua giustizia e non la mia. So di
essere in buone mani e che alla fine
tutto finirà bene».

La giustizia è un desiderio e un
mistero. Un desiderio
profondamente radicato in noi, ma
anche un mistero che ci supera, nel
senso che l’ultima parola riguardo
cosa è giusto e i modi concreti di
ristabilire la giustizia, è solo di Dio.
Per questo, non è cristiano nemmeno
desiderare il castigo per il nostro
nemico, come se dipendesse da noi
definirlo, o ricorrere troppo
facilmente alla giustizia divina per
ammonire chi agisce in maniera



immorale o basa la propria vita su
valori molto diversi dai nostri.

È, invece, sicuro che la fede nella
giustizia divina dovrebbe consolarci
quando soffriamo una ingiustizia
oppure quando ci intristiamo per il
modo negativo in cui evolve il
mondo. «Esiste una giustizia. Esiste
la «revoca» della sofferenza passata,
la riparazione che ristabilisce il
diritto»[4]. Come il padrone del
campo, Dio rispetta la sua promessa
e ricompensa chi ha lavorato bene.
Ma, la rivelazione che Dio ha fatto di
se stesso ci porta a confidare, allo
stesso tempo, nel fatto che la sua
misericordia lo porta a dare sempre
nuove opportunità di conversione a
chi opera il male. «Il Figlio di Dio non
fu spinto a chiedere perdono al
Padre, a nome nostro, da motivazioni
teoriche basate sulla mera giustizia,
ma dall’amore gratuito che pensa
solo a che cosa può fare per gli
altri»[5]. Ed è così che il padrone della



vigna, dopo aver trovato i lavoratori
mattinieri, non è rimasto con le mani
in mano, ma sino all’undicesima ora
ha voluto dare lavoro a quelli che
erano sul punto di perdere l’intera
giornata. In conclusione, come
scrive, san Josemaría, «Dio non si
lascia superare in generosità»[6].

La libertà degli altri

Quando si ragiona sulla giustizia
come la virtù che dovrebbe
modellare le nostre relazioni con gli
altri, spesso si afferma che è soltanto
un requisito minimo per la
convivenza: rispettare l’altro nella
sua diversità.[7] La giustizia, allora,
può essere interpretata come un
modo di essere freddo, che nelle
persone fa risaltare maggiormente le
differenze rispetto a ciò che hanno in
comune. Mentre la carità cerca
l’unità, la giustizia farebbe emergere
ciò che separa. Tuttavia, se
riflettiamo con attenzione, la



relazione tra la carità e la giustizia è
molto sottile.

Il fatto che a ciascuno venga dato
quello che gli spetta, secondo
giustizia, fa salva un’intrinseca
relazione tra la dovuta ripartizione
dei beni e il rispetto dei contratti o
della parola data, con il rispetto che
dobbiamo a ogni persona. Si
potrebbe dire, quindi, che la giustizia
ci aiuta veramente a condurre una
pacifica vita sociale, con regole
chiare e senza molestarci gli uni gli
altri.

Basta questa considerazione per
convincersi che non è poco o banale
riconoscere la diversità degli altri e il
loro diritto di essere come vogliono
essere. Così ci fa riflettere san
Josemaría: «Siamo obbligati a
difendere la libertà personale di tutti,
sapendo che è stato Cristo ad
acquistarci questa libertà (cfr Gal 4, 3
[Vulg.]); se non facciamo così, con



che diritto potremo reclamare la
nostra libertà?»[8]. È proprio questo
che il padrone della vigna
rimprovera agli operai della prima
ora, che si sentono truffati: «Amico,
io non ti faccio torto. Non hai forse
concordato con me per un denaro?
Prendi il tuo e vattene. Ma io voglio
dare anche a quest'ultimo quanto a
te: non posso fare delle mie cose
quello che voglio? Oppure tu sei
invidioso perché io sono buono?» (Mt
20, 13-15).

A volte possiamo avere la tentazione
di screditare preventivamente le
opinioni di qualcuno che ha un modo
diverso di concepire il mondo e che
si lascia guidare da altri valori.

In questi casi, poniamo
maggiormente l’accento sulla
dimensione unitiva della carità,
immaginando che qualunque
differenza debba essere superata per
dare spazio al vero amore, e



confondiamo la giustizia con la mera
parità. Però, «la giustizia è la prima
via della carità (...) parte integrante
di quell'amore»[9]. Questa virtù, in
primo luogo, ci ricorda che tutti
abbiamo diritto di essere come
vogliamo, di manifestare questo
modo di essere all’esterno e godere e
dei nostri propri beni. Come scrive
papa Francesco, «nessun individuo o
gruppo umano si può considerare
onnipotente, autorizzato a calpestare
la dignità e i diritti delle altre
persone singole o dei gruppi
sociali»[10].

San Josemaría parlava
frequentemente del diversissimo
numeratore di cui godevano le
persone che lo seguivano: la diversità
di carattere, le libere opinioni e le
scelte personali di ognuno, in
materia politica, culturale,
scientifica, artistica, professionale,
ecc., lo differenziava dal
denominatore comune, molto piccolo



a confronto, che riguarda le
questioni fondamentali della fede e
del carisma che condividevano.
Questa distinzione ci fa apprezzare
molto bene il rispetto e l’amore per le
legittime differenze con le persone
che vivono con noi: «Chi ama la
libertà riesce a vedere quel che c'è di
positivo e di amabile in ciò che
pensano e operano gli altri in questi
vasti ambiti»[11].

Pensare in altra maniera
significherebbe cadere nella sottile
tentazione di voler aiutare gli altri
secondo i nostri parametri, senza
distinguere ciò di cui hanno
veramente bisogno e, soprattutto,
quello che gli dobbiamo. In tal senso,
il padrone della vigna non pecca
contro la giustizia pagando tutti allo
stesso modo; magari si può pensare
che abbia un criterio particolare
della retribuzione, ma non viene mai
meno alla sua parola: quelli che si
erano accordati per un denaro,



ricevono esattamente quanto
stabilito; e gli altri ricevono quello
che al padrone è sembrato giusto.
Dio è così: giusto realizzatore delle
sue promesse, ma anche Padre
generoso, al quale «basta un sorriso,
una parola, un gesto, un po' di amore
per riversare copiosamente la sua
grazia sull'anima dell'amico»[12].

[1] Cfr. Messale Romano, Preghiera
Eucaristica.

[2] San Josemaría, Amici di Dio, n.
167.

[3] San Giovanni Paolo II, Udienza, 8
novembre 1978.

[4] Benedetto XVI, Spe Salvi, n. 43.

[5] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 16
febbraio 2023, n. 8.

[6] San Josemaría, Forgia, n. 623.

[7] Riguardo la diversità come
dimensione fondamentale della



giustizia, cfr. J. Pieper, Las Virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 1990,
pp. 100ss.

[8] San Josemaría, Amici di Dio, n.
171.

[9] Benedetto XVI, Caritas in veritate,
n. 6.

[10] Francesco, Fratelli tutti, n. 171.

[11] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 9
gennaio 2018, n. 13.

[12] San Josemaría, Via Crucis, 5ª
stazione.

Gaspar Brahm Mir

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/molto-umani-
molto-divini-XX-e-cosa-buona-e-giusta/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-XX-e-cosa-buona-e-giusta/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-XX-e-cosa-buona-e-giusta/
https://opusdei.org/it-it/article/molto-umani-molto-divini-XX-e-cosa-buona-e-giusta/

	Molto umani, molto divini (XX): È cosa buona e giusta

