
opusdei.org

Meditazione del
prelato nel terzo
anniversario della
sua nomina

Nel terzo anniversario della
nomina di mons. Fernando
Ocáriz a prelato dell’Opus Dei,
offriamo l’audio e la
trascrizione in italiano di una
sua meditazione (15 minuti),
tenuta il 27 ottobre passato,
sulla necessità di pregare vicini
a Gesù.

23/01/2020



Trascrizione in italiano dell'audio
del prelato

Abbiamo l’Opera nelle nostre mani,
per percorrere ogni giorno una via –
senza fretta, senza nervosismi, ma
pur sempre una via – di progresso,
che ci permetta di arrivare a
concludere le cose, le attività, di
provarci, anche se molte volte non ci
riusciamo, ma con l’impegno di
arrivare al cursum consummavi ogni
giorno.

Per questo è necessaria soprattutto –
lo sappiamo molto bene e cerchiamo
di vivere così –, l’arma, la grande
arma che abbiamo, e cioè, l’orazione.
Quante volte nostro Padre [san
Josemaría] ce lo ha detto. In una
delle ‘scampanate’ del giugno 1973 ci
diceva ancora una volta: “L’orazione:
questa è la nostra forza, non
abbiamo mai avuto un’arma
diversa”. Quando nostro Padre
scriveva questo, praticamente alla



fine della sua vita qui sulla terra –
due anni prima che andasse in Cielo
–, quando diceva che “non abbiamo
mai avuto un’arma diversa”,
probabilmente avrà pensato alle
grandi battaglie che aveva dovuto
affrontare nella sua vita, e aveva
questo convincimento che l’arma era
stata l’orazione. Per questo, anche
per noi l’arma è l’orazione: “Non ne
abbiamo mai avuta una diversa”,
dice nostro Padre, “e mai ne avremo
un’altra”. L’orazione.

Oggi, nel vangelo della Messa,
leggeremo: “In quel tempo [Gesù]
disse ancora questa parabola per
alcuni che presumevano di essere
giusti e disprezzavano gli altri: ‘Due
uomini salirono al tempio a pregare:
uno era fariseo e l’altro pubblicano –
conosciamo bene la parabola –. Il
fariseo, stando in piedi, pregava così
tra sé: O Dio, ti ringrazio che non
sono come gli altri uomini, ladri,
ingiusti, adulteri, e neppure come



questo pubblicano. Digiuno due volte
la settimana e pago le decime di
quanto possiedo”.

Potrebbe sembrare un’orazione
valida: rendere grazie a Dio,
riconoscere di non essere ladro, né
ingiusto, né adultero; e, inoltre dire:
“Ti rendo grazie proprio per questo”,
riconoscere che digiuna due volte la
settimana, che paga tutto quello che
deve, ecc. “Il pubblicano invece,
fermatosi a distanza, non osava
nemmeno alzare gli occhi al cielo, ma
si batteva il petto dicendo: ‘O Dio,
abbi pietà di me peccatore”. E
conosciamo bene la conclusione del
Signore: “Io vi dico: questi tornò a
casa sua giustificato, a differenza
dell’altro, perché chi si esalta sarà
umiliato e chi si umilia sarà esaltato”.

La preghiera è la nostra arma, ma
deve essere una preghiera umile.
Una preghiera umile, proprio perché
ne abbiamo bisogno, perché



sentiamo realmente la necessità della
preghiera. Dobbiamo ricorrere alla
preghiera con l’anima aperta,
bisognosa dell’aiuto del Signore per
tutto. Per tutto abbiamo bisogno di
aiuto, per dare valore
soprannaturale a tutte le nostre
attività.

Sì, dobbiamo anche rendere grazie a
Dio, ma rendere grazie a Dio per le
cose buone che ci sono nella nostra
vita, perché ogni cosa è un suo dono.
Contemporaneamente, però,
dobbiamo chiedergli perdono e
dobbiamo chiedergli aiuto. Mi viene
subito in mente la preghiera di don
Álvaro: “Grazie, perdono, aiutami di
più”, che riassume realmente
l’essenza della nostra preghiera. La
quale consiste nel rendere
ripetutamente grazie al Signore per
tutte le moltissime cose che ci dà,
molte di più di quelle che
conosciamo, di quello che
verifichiamo. Dobbiamo anche



chiedergli perdono per noi, per tutte
le cose cattive che accadono nel
mondo. E chiedergli aiuto, perché
sappiamo in coscienza che abbiamo
bisogno del tuo aiuto, Signore, per
tutto. E questo non ci rattrista, ma al
contrario, ci dà sicurezza. Infatti non
possiamo né vogliamo contare solo
sulle nostre forze. Contiamo sulla tua
forza, sul tuo aiuto.

Una preghiera che è la nostra arma,
la nostra forza, perché non ne
abbiamo mai avuto un’altra, né ne
avremo un’altra. Vuol dire che
dev’essere qualcosa di molto
costante, nella nostra vita e nella
nostra giornata. Questo consumare,
arrivare alla fine di ogni giornata,
dev’essere anche un percorso di
preghiera: riempire la nostra
giornata di preghiere, nella misura in
cui la nostra debolezza lo permette,
ma sempre desiderandolo. Oportet
semper orare et non deficere[1] – è



necessario pregare sempre, senza
stancarsi.

Stiamo tentando di essere anime di
orazione, ormai da molto tempo. E a
volte ci rendiamo conto che non
siamo lontani, dopo tanti anni, dal
dover dire al Signore, come in quel
punto di Cammino: “Signore, non so
fare orazione!”. Allora chiediamo al
Signore, diciamoglielo ora anche con
gli apostoli: Domine, doce nos orare!
Insegnaci a pregare![2]. Perché
abbiamo bisogno di imparare meglio.
Dobbiamo crescere di più nell’essere
anime di orazione. Insegnami tu,
Signore: Doce nos orare! Insegnaci a
pregare.

E la risposta, come leggiamo nel
Vangelo, che il Signore dà agli
apostoli, la dà anche a noi: “Quando
vi mettete a pregare, dovete dire
«Padre nostro»”. È la filiazione
divina, perché la preghiera è
l’espressione indispensabile della



filiazione divina. Non è soltanto una
cosa molto buona: è che siamo
coscienti di essere figlie e figli di Dio
in Cristo, identificati con Gesù Cristo,
l’Unigenito di Dio Padre. Egli, che è il
Verbo eterno, è la Parola eterna: è la
sua preghiera. Saperci figli, essere
figli e figlie ci porta – con parole e
senza parole – a quel rivolgerci al
Signore: Padre, Abba Pater! Abba
Pater! Tante volte nostro Padre
dovette esclamare, in momenti molto
difficili, questo Abba Pater, Abba,
Abba... Padre, papà, con una
confidenza filiale. Così deve essere la
nostra preghiera, piena di
confidenza. La confidenza di essere
figlie e figli piccoli, che di tutto
abbiamo bisogno da parte di Dio
nostro Padre.

Una preghiera, dunque, fiduciosa,
semplice; anche sincera. Sincera per
metterci davanti al Signore così come
siamo. Una preghiera che spesso
deve essere, ed è, richiesta: perché



abbiamo bisogno. Il Signore vuole
che gli chiediamo – non perché abbia
bisogno di sapere le nostre necessità;
le conosce meglio di noi –, ma vuole
che glielo chiediamo perché ci
conviene, perché ci fa aprire l’anima
ad essere più disposti a ricevere
proprio quello che chiediamo.
“Chiedete e vi sarà dato”.

Dobbiamo avere anche questa fede,
questo cursum consummavi, fidem
servavi. Durante la giornata
dobbiamo poter dire – anche alla fine
–, vogliamo poter dire che abbiamo
conservato la fede, proprio anche in
questo: che abbiamo confidato nel
Signore chiedendogli tutto,
rivolgendoci a Lui. Anche per le cose
più consuete, chiedere il suo aiuto.

Chiedere il suo aiuto, naturalmente,
anche adoperando i mezzi.
Adoperando i mezzi del nostro
lavoro, del nostro impegno, mettendo
da parte nostra tutto ciò che



possiamo, per portare avanti le cose.
Anche se chiediamo, e dobbiamo
chiedere aiuto al Signore. A volte,
infatti, preghiamo chiedendo le cose
al Signore, ma non mettiamo da
parte nostra quello che potremmo.

La prima lettura della Messa di oggi,
con parole dell’Antico Testamento –
Siracide – ci parla proprio di questo,
del fatto che il Signore ascolta la
nostra preghiera. Dobbiamo avere
fede che il Signore ci ascolta. Dice:
“ascolta la preghiera dell’oppresso,
non trascura la supplica dell’orfano
né della vedova, quando si sfoga nel
lamento. La preghiera dell’umile
penetra le nubi”[3]. Tutte le
preghiere, di chiunque siano.
Specialmente la preghiera di chi più
ha bisogno. E noi, Signore, abbiamo
tanto bisogno che ci aiuti: abbiamo
bisogno che ci aiuti fin nelle cose di
cui a noi sembra di essere capaci di
fare da soli.



Per ogni cosa abbiamo bisogno del
tuo aiuto, Signore, e te lo chiediamo
con questa semplicità che vogliamo
avere, con questa confidenza di figlie
e di figli piccoli, convinti che con te
possiamo tutto: Omnia possum in eo
qui me confortat, con il Signore
possiamo tutto. Ecco perché
dobbiamo avere anche la certezza
dell’impossibile, perché con Lui ce la
facciamo. Potremo portare avanti la
nostra vita interiore, la nostra lotta
per la santità, l’attività apostolica,
dovunque. Stiamo facendo l’Opera in
tutto il mondo, perché è il Signore
che la fa, attraverso le nostre attività,
e in modo assolutamente principale
attraverso la nostra orazione.

Un’orazione che ha tanti momenti –
che sono e vogliamo che siano
abituali – di contemplazione, di
vedere il Signore dappertutto:
accanto a noi, con noi, in noi.
Un’orazione che, inoltre, accrescerà il
nostro desiderio di contemplare il



volto di Cristo, quel vultum tuum
Domine requiram! che ripeteva
nostro Padre: “Signore, voglio
vederti! Voglio vederti!”. Non perché
vogliamo morire ora per vederlo –
vogliamo vederlo anche alla fine
della nostra vita, naturalmente –,
però vogliamo vederti, Signore,
anche ogni giorno: vederti presente
con noi, vederti negli altri, vederti
nelle situazioni di lavoro, di riposo,
di vita in famiglia. Vederti con noi e,
insieme a questo, vogliamo Signore –
e questo lo diceva ancora nostro
Padre – “saperci contemplati da Te”.

La contemplazione, la vita di
preghiera è anche questo: non solo
vedere il Signore, ma sapere che Lui
ci contempla. Così diceva nostro
Padre in una delle sue omelie:
“Sapere di essere amorevolmente
contemplati da Dio a tutte le ore”.

Siamo realmente ben poca cosa,
Signore, tanto da aver bisogno che



sia Tu a farti vedere da noi e a farti
vedere così: Tu che contempli noi,
amorevolmente, continuamente. Così
riusciremo in qualcosa di tanto
stupendo come è il trasformare tutto
in preghiera: il lavoro,
concretamente. Diceva nostro Padre
in una delle sue lettere: “Realizzate
dunque il vostro lavoro sapendo che
Dio lo contempla”. Poi nostro Padre
continuava: “Pertanto, la nostra
dev’essere un’attività santa e degna
di Lui: non solo rifinita in ogni
dettaglio – quel cursum consummavi,
in ogni cosa, in ogni lavoro, ogni
giorno –, e non solo rifinita in ogni
dettaglio, ma compiuta con
rettitudine morale, con integrità
morale, con nobiltà, con lealtà, con
giustizia. Allora il lavoro
professionale – e tutto il nostro
lavoro è professionale – non solo è
retto e santo, ma si trasforma in
preghiera”[4].



Aiutaci, Signore – te lo chiediamo per
intercessione di nostro Padre, che ci
ha dato questo spirito, questo slancio
–, aiutaci a far sì che tutto questo si
avveri: che compiamo il nostro
lavoro sapendo che Tu, Signore, ci
contempli. Così questo ci aiuterà a
farlo con più gioia, con più impegno,
con più sicurezza; e anche con più
sacrificio quando costa, con più gioia.
Perciò la tua contemplazione di noi,
Signore, è questo: una
contemplazione amorevole.
Contemplare Gesù Cristo.

Ora possiamo rivolgere il nostro
pensiero, la nostra orazione, alla
Vergine Santissima. Come la Vergine
contemplerebbe il Signore!
Chiediamo a Lei – sapendo di essere
deboli, ma proprio chiedendo il suo
aiuto – di volere e di compiere meglio
la nostra vita di orazione: essere
anime di orazione. Per praticare
nella nostra vita questa fedeltà
quotidiana, che ci porti a concludere



ogni giornata a conclusione del
percorso quotidiano, conservando la
fede, conservando la fedeltà. e di
conseguenza, conservando anche la
gioia. Infatti, fedeltà è felicità, come
tra l’altro ci spiegava nostro Padre.
Del resto, così abbiamo sempre visto
nostro Padre: contento, proprio per
la sua fedeltà al Signore, per la sua
unione con il Signore, malgrado le
tante sofferenze che ha dovuto
affrontare nella sua vita.

Madre nostra, ti chiediamo, per
terminare la nostra orazione, di
aiutarci in questo: a essere di più
anime di orazione e a terminare ogni
giornata potendo dire: cursum
consummavi, fidem servavi.

[1]Lc 18, 1.

[2]Lc 11, 1.



[3]Sir 35, 13-14.17.

[4] San Josemaría, Lettera 15-X-1948,
n. 26.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/meditazione-
prelato-terzo-anniversario-elezione/

(19/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/meditazione-prelato-terzo-anniversario-elezione/
https://opusdei.org/it-it/article/meditazione-prelato-terzo-anniversario-elezione/
https://opusdei.org/it-it/article/meditazione-prelato-terzo-anniversario-elezione/

	Meditazione del prelato nel terzo anniversario della sua nomina

