
opusdei.org

Meditazione del
Prelato:
"L'Eucaristia,
Mistero di Luce"

Pubblichiamo di seguito il testo
della meditazione che il Prelato
dell'Opus Dei ha tenuto nella
Basilica di Santa Maria
Maggiore lo scorso 29 marzo.
"L’irradiazione d’amore che
parte dal cuore di Cristo è la
vera luce che consente di
cogliere nei suoi precisi
contorni il senso dell’istituzione
dell’Eucaristia".



08/04/2007

Non appena cominciamo a meditare
l’istituzione dell’Eucaristia, quinto
mistero di luce, sorge in noi la
domanda: come contemplarla nella
giusta prospettiva? Gli evangelisti
Luca e Giovanni ci danno la risposta
svelando il segreto del cuore di Gesù
quando istituì questo grande Mistero.

Luca riporta parole di Gesù stesso:
«Ho desiderato ardentemente di
mangiare questa Pasqua con voi,
prima della mia passione» (Lc 22,15).
Il Signore è arrivato a quel momento
con un desiderio, nel cui oggetto i
dodici apostoli occupano un posto
importante. Ciò che desiderava
fervidamente era celebrare la cena
pasquale proprio con loro. Quanto
stava per accadere in quella cena –
Egli lo sapeva – avrebbe toccato la
loro vita in modo decisivo,



specialmente l’istituzione
dell’Eucaristia. Essa è legata alla sua
passione, che rientra nell’ardente
desiderio di Gesù, come egli fa
intendere nel menzionarla.

Giovanni, dal canto suo,
introducendo il racconto dell’Ultima
Cena spiega la qualità e la misura del
desiderio di Cristo: «Prima della festa
di Pasqua Gesù, sapendo che era
giunta la sua ora di passare da
questo mondo al Padre, dopo aver
amato i suoi che erano nel mondo, li
amò sino alla fine» (Gv 13, 1). Solo
l’amore fino all’estremo della morte
in croce spiega quello che accadde
nel triduo pasquale, che allora
iniziava e che, passando per la
passione e morte, culminò nella
risurrezione.

L’irradiazione d’amore che parte dal
cuore di Cristo è la vera luce che
consente di cogliere nei suoi precisi
contorni il senso dell’istituzione



dell’Eucaristia. San Giovanni, quando
racconta l’uscita di Giuda dal
Cenacolo deciso a tradire Gesù,
annota un particolare: «era
notte» (Gv 13, 30); un particolare il
cui significato oltrepassa la semplice
cronologia dell’evento. Sant’Agostino
commenta che Giuda stesso era la
notte, cioè portava le tenebre entro il
cuore[1]. Fuori c’era l’oscurità, ma
nel Cenacolo c’era la luce. C’era
soprattutto la luce dell’amore di
Cristo. Esso risplende nel dono
eucaristico, dono di ricchezza
inesauribile per la nostra
meditazione.

L’amatissimo Papa Giovanni Paolo II
ha proposto l’istituzione di questo
inestimabile dono a tutti noi figli
della Chiesa come oggetto di sosta
meditativa nel Rosario: «Mistero di
luce – scriveva – è, infine,
l’istituzione dell’Eucaristia, nella
quale Cristo si fa nutrimento con il
suo Corpo e il suo Sangue sotto i



segni del pane e del vino,
testimoniando “sino alla fine” il suo
amore per l’umanità (Gv 13, 1), per la
cui salvezza si offrirà in
sacrificio»[2]. Tre aspetti dunque nei
quali si possono racchiudere tutti gli
altri: il dono del Corpo e del Sangue
del Signore come nutrimento; il suo
amore sino alla fine; il suo sacrificio.
Cominciamo dall’amore.

L’amore eucaristico

«L’istituzione dell’Eucaristia […]
anticipava sacramentalmente gli
eventi che di lì a poco si sarebbero
realizzati, a partire dall’agonia del
Getsemani»[3]. Consideriamo che
cosa fece e disse Gesù nell’istituire
l’Eucaristia: «Preso un pane, rese
grazie, lo spezzò e lo diede loro
dicendo: “Questo è il mio corpo che è
dato per voi; fate questo in memoria
di me”. Allo stesso modo dopo aver
cenato, prese il calice dicendo:
“Questo calice è la nuova alleanza



nel mio sangue, che viene versato
per voi”» (Lc 22, 19-20). Così lo
racconta san Luca.

Gesù dice che il suo corpo è dato.
Donare è prova di amore, e quanto
più intimo alla persona è il dono,
maggiore è l’amore. Gesù dà il suo
corpo, il suo sangue, cioè la sua vita,
se stesso. È un dono innanzitutto al
Padre suo. Dono prezioso, perché
scaturisce dal suo amore ubbidiente
fino all’estremo della vita: «bisogna
che il mondo sappia che io amo il
Padre e faccio quello che il Padre mi
ha comandato» (Gv 14, 31). «Per
questo il Padre mi ama: perché io
offro la mia vita, per poi riprenderla
di nuovo» (Gv 10, 17). L’amore
ubbidiente di Gesù abbatte l’ingente
mole di egoismo e di disubbidienza a
Dio accumulata da miliardi di uomini
lungo la storia dell’umanità. Diventa
in questo modo anche dono di amore
a noi uomini, dono suo e del Padre.
«Dio infatti ha tanto amato il mondo



da dare il suo Figlio unigenito,
perché chiunque crede in lui non
muoia, ma abbia la vita eterna» (Gv
3, 16).

Gesù, col suo corpo e il suo sangue, è
dato a noi non soltanto nelle ore
della sua passione e morte, ma anche
nell’Eucaristia. Quando Egli promise
questo dono nella sinagoga a
Cafarnao, la maggior parte degli
ascoltatori rimasero sconcertati ed
increduli: «Come può costui darci la
sua carne da mangiare?» (Gv 6, 52).
Non credevano al suo potere divino,
potere creatore intriso d’infinito
amore. Quel dono mette a prova la
ragione umana, che resta abbagliata
da un simile folgore. Per camminare
in questa luce occorre la fede che
viene da Dio, come Gesù spiegava
loro esortandoli alla docilità:
«Nessuno può venire a me, se non lo
attira il Padre che mi ha mandato
[…]. Chiunque ha udito il Padre e ha
imparato da lui, viene a me» (Gv 6.



44-45). Ma il dono eucaristico mette
anche a prova il cuore umano, come
una sfida all’egoismo, perché se Gesù
si mette a nostra disposizione fino a
tale estremo, come dobbiamo
corrispondere al suo amore
generoso? Amore chiede amore.
L’atteggiamento trascurante e
indifferente sarebbe il segno di un
cuore meschino.

Il dono di Cristo riguarda
personalmente ciascuno di noi.
Sbaglieremmo se lo considerassimo
come dono a una gran massa
anonima che costituirebbe il genere
umano. Dobbiamo ragionare in un
altro modo, con la logica che ci
insegna san Paolo: «Questa vita nella
carne, io la vivo nella fede del Figlio
di Dio, che mi ha amato e ha dato se
stesso per me» (Gal 2, 20). Perciò
quando meditiamo il mistero
dell’istituzione dell’Eucaristia,
possiamo ascoltare le parole di Gesù
come realmente rivolte a noi,



presenti agli eventi decisivi dei tre
giorni della sua passione, morte e
risurrezione. E non è una finzione
immaginativa. Infatti, come scrisse
Giovanni Paolo II nella sua ultima
enciclica: «In questo dono Gesù
Cristo consegnava alla Chiesa
l’attualizzazione perenne del mistero
pasquale. Con esso istituiva una
misteriosa “contemporaneità” tra
quel Triduum e lo scorrere di tutti i
secoli»[4].

Istituendo l’Eucaristia prima ancora
della sua passione Gesù ha voluto
rassicurarci, per così dire, che ci
avrebbe avuto ben presenti in quei
momenti del suo sacrificio redentore,
per coinvolgerci nel grande dramma
del suo amore senza limiti. Come
scrive il Santo Padre nella sua
recente Esortazione Apostolica:
«L’istituzione dell’Eucaristia mostra,
infatti, come quella morte, di per sé
violenta ed assurda, sia diventata in
Gesù supremo atto di amore e



definitiva liberazione dell’umanità
dal male»[5]. Con tale istituzione
Gesù ha voluto farci respirare
l’atmosfera pura del suo amore,
perché esso sia l’energia del nostro
vivere; ha voluto donarci l’amore
autentico e insegnarci a tradurlo
nella vita come unione, dono e
disponibilità.

Tutto ciò spiega anche perché Gesù
ha voluto accompagnare l’istituzione
dell’Eucaristia con un lungo
colloquio con i discepoli, nel quale il
tema ricorrente è l’amore: l’amore
sino alla fine, perché – egli dice –
«Nessuno ha un amore più grande di
questo: dare la vita per i propri
amici» (Gv 15, 13); l’amore che sgorga
dall’intimità della vita divina: «Come
il Padre ha amato me, così anch’io ho
amato voi. Rimanete nel mio
amore» (Gv 15, 9).

Il sacrificio di Cristo



Il mistero eucaristico che Gesù
istituisce è la stupefacente soluzione
all’impossibilità umana di poter
assistere al suo sacrificio redentore,
superando la distanza di chilometri e
di secoli che ci separano dal dramma
del Golgota. Egli, assieme al Padre e
allo Spirito Santo, ha dispiegato la
sua infinita sapienza e il suo
illimitato potere affinché il sacrificio
del Calvario diventasse la perenne
sorgente di vita divina comunicata ai
fedeli nella Chiesa. «Questo sacrificio
è talmente decisivo per la salvezza
del genere umano che Gesù Cristo
l’ha compiuto ed è tornato al Padre
soltanto dopo averci lasciato il mezzo
per parteciparvi come se vi fossimo
stati presenti. Ogni fedele può così
prendervi parte e attingerne i frutti
inesauribilmente»[6].

Nel dire agli Apostoli, e in essi ai loro
successori nel sacerdozio, «fate
questo in memoria di me» (Lc 22, 19),
egli faceva risuonare nelle Messe di



tutti i tempi le sue parole che in quel
momento transustanziavano il pane
nel suo corpo «dato per voi», e il vino
nel suo sangue «che viene versato
per voi». Parole efficaci che non
avrebbero mai perso il loro potere
consacratore lungo i secoli. Egli
anticipava sacramentalmente ciò che
sarebbe avvenuto nelle ore seguenti
fino al suo ultimo respiro sulla croce:
corpo dato e sangue versato. Era il
suo sacrificio che si sarebbe
perpetuato ogni volta che i sacerdoti
celebrando l’Eucaristia avrebbero
eseguito il suo mandato: «fate questo
in memoria di me».

Partecipare al sacrificio del Golgota
«come se vi fossimo stati presenti».
Questa è una realtà consolante, direi
anche entusiasmante, ma che nello
stesso tempo ci chiama a un impegno
personale ineludibile. Infatti,
secondo i racconti evangelici, le
persone presenti nel Golgota erano
molte. C’era santa Maria, la Madre di



Gesù, e con lei Giovanni, il discepolo
amato, e le pie donne; c’erano i due
ladroni anche loro crocifissi, il
centurione e i soldati, i sommi
sacerdoti con gli scribi e gli anziani,
quelli che passavano di là, e non
erano pochi, «perché il luogo dove fu
crocifisso Gesù era vicino alla
città» (Gv 19, 20). Svariati furono gli
atteggiamenti di queste persone:
dalla piena unione con Gesù di santa
Maria e dalla fede del ladrone
pentito agli scherni di molti e alla
brutalità dei soldati, fino
all’indifferenza di alcuni dei
passanti.

«Come se vi fossimo stati presenti».
In che modo? Il ladrone pentito
riconosce i suoi peccati, l’altro
ladrone no. Santa Maria Vergine è
pienamente unita con mente e cuore
a Gesù, altri si limitano ad osservare.
Gli schernitori sembrano mossi dal
diavolo. Il «Fate questo in memoria
di me» di Gesù agli Apostoli



istituendo l’Eucaristia impegna non
soltanto i loro successori nel
sacerdozio, ma ogni cristiano, che
deve domandarsi: nella mia
partecipazione alla Messa,
memoriale del sacrificio di Cristo,
con quali persone presenti nel
Golgota vorrei identificarmi e con
quali di fatto mi identifico?

Le parole di Gesù ci toccano
personalmente. Tuttavia Egli si
rivolge agli Apostoli tutti insieme,
parla loro al plurale. A Lui interessa
la salvezza di ogni uomo, ma ci vede
tutti come parti di se stesso, della
Chiesa suo corpo, la quale proprio
nell’Eucaristia trova uno dei più
decisivi momenti della sua
formazione, perché il sacrificio che
nell’Eucaristia si dovrà perpetuare
lungo i secoli è il sacrificio della
nuova alleanza. Tutti e quattro i
racconti dell’istituzione
dell’Eucaristia riportano le parole del
Signore in proposito: «Questo è il mio



sangue dell’alleanza» (Mt 26, 28; cfr. 
Mc 14, 24); «Questo calice è la nuova
alleanza nel mio sangue» (Lc 22, 20; 1
Cor 11, 25).

Come spiega Giovanni Paolo II: «i
gesti e le parole di Gesù nell’Ultima
Cena gettavano le fondamenta della
nuova comunità messianica, il
Popolo della nuova Alleanza»[7]. La
meditazione dell’istituzione
dell’Eucaristia deve accrescere in noi
il senso di appartenenza alla Chiesa,
di comunione con tutti gli altri figli di
Dio nella Chiesa. Deve accrescere in
noi la passione per l’unità.

L’essere coinvolti mediante
l’Eucaristia nel sacrificio redentore
di Cristo non implica soltanto
l’accogliere le grazie che da esso
provengono e il commuoversi
davanti alle sue sofferenze e al suo
immenso amore. Istituendo il
Mistero eucaristico Gesù ha voluto
qualcos’altro ancora da noi. Ce lo



insegna il Santo Padre nella sua
prima enciclica: «L’Eucaristia ci
attira nell’atto oblativo di Gesù. Noi
non riceviamo soltanto in modo
statico ilLogos incarnato, ma
veniamo coinvolti nella dinamica
della sua donazione»[8]. Come un
padre, che, volendo insegnare al
figlioletto ad essere compassionevole
e generoso verso i poveri, gli mette in
mano alcune monete perché le dia a
un mendicante che chiede
l’elemosina, in modo simile Gesù con
l’Eucaristia mette nelle nostre mani il
suo amore fino all’estremo della sua
donazione sulla croce perché
possiamo avere qualcosa da offrire a
Dio Padre nostro. Non è questa una
pia esagerazione; al contrario, è la
limpida dottrina della Chiesa, come
insegna il Concilio Vaticano II
riferendosi a tutti i fedeli:
«Partecipando al Sacrificio
eucaristico, fonte e apice di tutta la
vita cristiana, offrono a Dio la
Vittima divina e se stessi con



essa»[9]. Gesù offre se stesso e ci dà
la possibilità di offrirlo anche noi.

All’origine del suo sacrificio c’è il suo
sconfinato amore, sia quello divino,
sia quello umano. Quest’ultimo
proviene dalla pienezza dello Spirito
Santo che santifica la sua santa
umanità e lo costituisce come il
Cristo, colui che possiede appieno
l’unzione dello Spirito. Perciò la
Lettera agli Ebrei afferma che Gesù
«con uno Spirito eterno offrì se stesso
senza macchia a Dio» (Eb 9, 14).
Giovanni Paolo II ne spiega il senso:
«lo Spirito Santo agì in modo speciale
in questa assoluta autodonazione del
Figlio dell’uomo, per trasformare la
sofferenza in amore redentivo»[10].
Ed è mediante il dono del medesimo
Spirito che l’amore divino è effuso in
noi, secondo quanto dice san Paolo:
«l’amore di Dio è stato riversato nei
nostri cuori per mezzo dello Spirito
Santo che ci è stato dato» (Rm 5, 5).
Perciò non dobbiamo stupirci che



Gesù metta il suo amore oblativo
nelle nostre mani perché lo offriamo
anche noi al Padre. Egli venendo a
noi ci dona il suo Spirito, il quale è
l’Amore che in seno alla Trinità
procede dall’unione d’amore del
Padre e del Figlio. Lo Spirito ci
insegna ad amare.

C’è ancora dell’altro. Siamo attirati
nell’atto oblativo di Gesù perché
nell’offrire la Vittima divina offriamo
noi stessi con essa. Anche questo è
dono di Gesù e del suo Spirito, come
chiede la Chiesa nella Preghiera
eucaristica: «Egli faccia di noi un
sacrificio perenne a te gradito»[11].
Sacrificio dell’intera persona e
quindi delle sue opere, come spiega il
Concilio riferendosi ai laici, ma con
una dottrina che si applica a tutti i
fedeli: «Tutte infatti le loro opere, le
preghiere e le iniziative apostoliche,
la vita coniugale e familiare, il lavoro
giornaliero, il sollievo spirituale e
corporale, se sono compiute nello



Spirito, e persino le molestie della
vita se sono sopportate con pazienza,
diventano spirituali sacrifici graditi a
Dio per Gesù Cristo; e queste cose
nella celebrazione dell’Eucaristia
sono piissimamente offerte al Padre
insieme all’oblazione del corpo del
Signore»[12]. In questo modo non
soltanto eseguiamo il comandamento
eucaristico «Fate questo in memoria
di me», ma anche altri due
comandamenti dell’ultima Cena:
quello del servizio («Se dunque io, il
Signore e il Maestro, ho lavato i
vostri piedi, anche voi dovete lavarvi
i piedi gli uni gli altri»: Gv 13, 14) e
quello dell’amore («Vi do un
comandamento nuovo: che vi amiate
gli uni gli altri; come io vi ho amato»:
Gv 13, 34).

Il comandamento del servizio ci
indica la forma esteriore del nostro
sacrificio spirituale; quello
dell’amore, la forma interiore; quello
eucaristico ci comunica la forza per



realizzarlo. Eucaristia, amore,
servizio. Tre realtà che hanno
caratterizzato l’Ultima Cena, che
segnano pure la vita della Chiesa e
che devono distinguere la vita di ogni
cristiano.

Il dono del Corpo e del Sangue del
Signore

Nell’istituire l’Eucaristia Gesù diede il
suo corpo come Cibo sotto
l’apparenza del pane («Prendete e
mangiate; questo è il mio corpo»: Mt
26, 26) e il suo sangue come Bevanda
sotto l’apparenza del vino («Bevetene
tutti, perché questo è il mio sangue
dell’alleanza, versato per molti, in
remissione dei peccati: Mt 26, 27-28).
Si avverava la promessa del pane di
vita: «Io sono il pane vivo, disceso dal
cielo. Se uno mangia di questo pane
vivrà in eterno e il pane che io darò è
la mia carne per la vita del
mondo» (Gv 6, 51). Il dono eucaristico
è la splendida manifestazione della



condiscendenza divina nei nostri
riguardi, come amavano sottolineare
i Padri della Chiesa. Ascoltiamo san
Giovanni Crisostomo: «Se tu fossi
incorporeo, ti avrebbe elargito i doni
puramente incorporei, ma poiché
l’anima è unita al corpo, ti affida i
beni spirituali in realtà sensibili.
Quanti dicono ora: “Vorrei vedere il
suo aspetto, la sua figura, le sue vesti,
i suoi calzari”! Ecco lo vedi, lo tocchi,
lo mangi. Tu desideri vedere le sue
vesti e lui ti dà se stesso non solo
perché lo veda, ma anche perché lo
tocchi, lo mangi e lo riceva
interiormente»[13].

La partecipazione eucaristica al
sacrificio redentore di Cristo diventa
unione intima con lui. Essa è
manifestata col segno dell’alimento, e
non esiste segno più espressivo.
Massimamente espressivo
nell’Eucaristia, perché oltrepassa
incommensurabilmente la pura
significazione: riceviamo infatti il



corpo di Cristo, in tutta la sua realtà
sostanziale, non soltanto per una sua
efficacia operativa su di noi. L’unione
con Cristo giunge a vette
stupefacenti, ma che osiamo
affermare confidando unicamente
nelle sue esplicite parole: «Chi
mangia la mia carne e beve il mio
sangue dimora in me e io in lui.
Come il Padre, che ha la vita, ha
mandato me e io vivo per il Padre,
così anche colui che mangia di me
vivrà per me» (Gv 6, 56-57).

Questo parallelismo tra la comunione
eucaristica con Cristo e l’intimità
dell’unione trinitaria tra il Padre e il
Figlio ci conduce a considerare che il
mangiare il corpo di Cristo è il modo
adatto di vivere in profondità la
nostra condizione di figli di Dio nel
Figlio, che è Gesù. La Sequenza
«Lauda, Sion» del Messale Romano
chiama l’Eucaristia «pane dei figli»,
quello cioè che li alimenta in quanto
sono figli, perfezionando la loro



partecipazione alla divina filiazione
di Gesù. Noi lo riceviamo come
alimento, ma è Lui ad assimilarci a se
stesso. Il protagonista della
Comunione eucaristica è Lui; tuttavia
essa non perde la condizione di dono
da accogliere che ci impegna a
riceverlo con le adeguate
disposizioni interiori. Gesù dice:
«Prendete e mangiate». Ci chiama
quindi a un ruolo attivo nella sua
azione trasformativa, cioè ad
assecondare la sua azione in noi,
senza resistenze.

Tale azione trasformativa acquista
una particolare efficacia in ogni
Comunione, ma Gesù rimane anche
dopo la Messa nel tabernacolo,
perché sa che abbiamo continuo
bisogno di lui e vuole restare sempre
accessibile a noi. San Josemaría
Escrivá, grande innamorato
dell’Eucaristia, ci invitava a fare
esperienza dell’intimità con Gesù nel
tabernacolo: «Vi dirò che per me il



tabernacolo è come Betania: il luogo
tranquillo di pace dove c’è Cristo,
dove possiamo raccontargli le nostre
preoccupazioni e le nostre pene, le
nostre aspirazioni e le nostre gioie,
con la stessa semplicità, la stessa
spontaneità con cui gli parlavano i
suoi amici Marta, Maria e
Lazzaro»[14].

Chi frequenta Gesù nella Comunione
e poi nel tabernacolo, chi sa
contemplarlo ed ascoltare la sua
parola, che risuona nei Vangeli, a
poco a poco si identifica con Lui,
acquista, per così dire, il suo modo di
pensare e di agire, e impara a
guardare gli altri, con gli occhi di
Gesù, come fratelli e sorelle; impara,
insomma, ad assimilare i
comandamenti dell’amore e del
servizio.

Un particolare dobbiamo considerare
ancora nelle parole di Gesù istitutive
dell’Eucaristia: «questo è il mio



sangue dell’alleanza, versato per
molti in remissione dei peccati» (Mt
26, 28). In questi «molti» siamo tutti
invitati a rientrare. Gesù non esclude
nessuno, ma ognuno può escludere
se stesso, perché il sangue è versato
per la remissione dei peccati ed essa
non si realizza se la persona non si
distacca dal peccato. Perciò
l’Eucaristia costituisce una continua
chiamata alla conversione.
«Giustamente, i Padri sinodali hanno
affermato che l’amore all’Eucaristia
porta ad apprezzare sempre più
anche il sacramento della
Riconciliazione»[15]. Esso è il
sacramento della conversione, della
penitenza, della confessione, del
perdono, della riconciliazione. Con
questi nomi lo chiama il Catechismo
della Chiesa Cattolica (nn.
1423-1424). Esso spiana la via verso
la piena partecipazione al Sacrificio
eucaristico, alla Comunione con
Gesù. Se il cristiano gravato dal
peccato rifiuta di percorrere la via



istituita da Cristo stesso per
riconciliarci con Lui, come potrà
accostarsi a riceverlo nella
comunione? Sarebbe una irriverente
finzione: avvicinarsi esternamente
come amico, permanendo come
offensore che non vuole fare pace
con Lui.

Nel proporci l’istituzione
dell’Eucaristia come mistero di luce
del Rosario Giovanni Paolo II ha
offerto a tutti i figli della Chiesa la
grande opportunità di poterlo
meditare spesso, persino
quotidianamente. Ci piacerebbe
trovarvi la Madonna, Madre nostra,
ma gli Evangelisti non la
menzionano nei loro racconti
dell’ultima Cena. Lo stesso Papa ci ha
mostrato il modo di trovarla
invitandoci ad ascoltare di nuovo le
parole dell’istituzione: «“Fate questo
in memoria di me” (Lc 22, 19). Nel
“memoriale” del Calvario è presente
tutto ciò che Cristo ha compiuto nella



sua passione e nella sua morte.
Pertanto non manca ciò che Cristo ha
compiuto anche verso la Madre a
nostro favore. A lei infatti consegna il
discepolo prediletto e, in lui,
consegna ciascuno di noi: “Ecco tuo
figlio!”. Ugualmente dice anche a
ciascuno di noi: “Ecco tua
madre!”»[16]. Queste parole sono,
certo, oggetto di meditazione nel
quinto mistero di dolore, ma anche
nel contemplare l’istituzione
dell’Eucaristia. Essa, infatti, è il
memoriale attualizzante di ciò che
accadde sul Golgota e contiene il
corpo e il sangue di Gesù che si sono
formati nel grembo di Maria Vergine,
primo vero tabernacolo di tutti i
tempi.

[1] «Et ipse qui exivit, erat nox» (In
Ioannis Ev., tr. 62, 6)

[2] Giovanni Paolo II, Lett. Ap. 
Rosarium Virginis Mariæ, 16 ottobre
2002, n. 21/2.



[3] Giovanni Paolo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17 aprile 2003, n. 3.

[4] Ecclesia de Eucharistia, 5/2.

[5] Benedetto XVI, Esort. Ap. 
Sacramentum caritatis, 22 feb. 2007,
n. 10.

[6] Ecclesia de Eucharistia, 11/3.

[7] Ecclesia de Eucharistia, 21/2.

[8] Benedetto XVI, Enc. Deus caritas
est, 25 dicembre 2005, n. 13.

[9] Cost. dogm. sulla Chiesa Lumen
gentium, 11/1.

[10] Giovanni Paolo II, Enc. Dominum
et vivificantem, 18 maggio 1986, n.
4/4.

[11] Messale Romano, Preghiera
eucaristica III.

[12] Lumen gentium, n. 34/2.



[13] San Giovanni Crisostomo, Omelie
sul Vangelo di Matteo, 82, 1: S.
Zincone (ed.), Roma 2003, pp.
291-292.

[14] San Josemaría Escrivá, È Gesù
che passa. Omelie, Milano 1988, n.
154.

[15] Sacramentum caritatis, n. 20.

[16] Ecclesia de Eucharistia, n, 57/1.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/meditazione-del-
prelato-leucaristia-mistero-di-luce/

(24/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/meditazione-del-prelato-leucaristia-mistero-di-luce/
https://opusdei.org/it-it/article/meditazione-del-prelato-leucaristia-mistero-di-luce/
https://opusdei.org/it-it/article/meditazione-del-prelato-leucaristia-mistero-di-luce/

	Meditazione del Prelato: "L'Eucaristia, Mistero di Luce"

