
opusdei.org

Lotta, vicinanza,
missione (9): “Il
mantello e l’ombra
di Gesù”. La Chiesa,
casa della nostra
santità

Quando Cristo ci raggiunge
nella sua Chiesa e ci lascia
toccare il suo mantello, la forza
che ne scaturisce è la sua stessa
santità. Così ci trasforma
affinché possiamo godere della
«larghezza, lunghezza, altezza e
profondità» del suo cuore (Ef
3,18).



20/02/2025

Era un giorno qualunque a Cafarnao,
e una donna fu guarita
miracolosamente toccando il lembo
del mantello di Gesù (cfr. Mc
5,25-34). Sappiamo molto poco di lei,
ma abbiamo ancor meno notizie
delle moltitudini che si avvicinavano
al Signore con la stessa speranza:
sfiorare il suo mantello per essere
sanati dalle loro infermità (cfr. Mt
14,36). Eppure, ognuno di loro era
importante e unico per Gesù: come
per noi, li attendeva tutto l’amore di
Dio[1].

Il Signore continua a camminare in
mezzo a noi, lasciandosi raggiungere,
toccare, interrogare. Non agisce nelle
nostre vite mantenendo una
prudente «distanza di sicurezza», ma
con una fiduciosa immediatezza. Gli
Atti degli Apostoli ci mostrano come



sia possibile questo contatto, da
quando, con la sua risurrezione e la
sua ascensione, Gesù si è reso
presente in un modo meno visibile
agli occhi, ma realmente molto più
vicino. Il suo mantello è diventato
accessibile nell’ombra di Pietro:
«Portavano gli ammalati persino
nelle piazze, ponendoli su lettucci e
barelle, perché, quando Pietro
passava, almeno la sua ombra
coprisse qualcuno di loro» (At
5,14-15). Proprio così: il mantello del
Signore ora sussiste nell’ombra
dell’Apostolo, trasformata in forza
dell’Altissimo che avvolge, santifica e
guarisce. Il mantello del nostro
Signore e l’ombra dell’Apostolo:
questa è la «realtà divino-umana
della Chiesa»[2], il cammino
attraverso il quale Dio continua a
raggiungerci e toccarci, il luogo della
nostra esperienza dell’amore divino,
la dimora della nostra santità.

Toccare il mantello del Signore



Come i testimoni immediati di quei
miracoli, possiamo restare stupiti
dalla semplicità dei canali attraverso
cui il cuore di Cristo desidera entrare
in contatto con il nostro. Forse ci
saremmo aspettati qualcosa di più
straordinario, qualcosa che colpisse
più intensamente i nostri sensi.
Eppure, è proprio così: Dio vuole
comunicarci la sua grazia
semplicemente toccando il suo
mantello e lasciandoci raggiungere
dalla sua ombra.

Per poter toccare il Signore, è
necessario essere disposti a
percorrere vie di mediazione poco
appariscenti, talvolta persino con più
ombra che luce; eppure, come accade
con i vetri delle vetrate di una
cattedrale, è proprio attraverso
queste mediazioni che ci giunge la
luce, assumendo talvolta sfumature
meravigliose. L’ombra di Pietro può
sembrare semplicemente questo,



l’ombra di Pietro; eppure, lì si trova
Lui, vivo e operante.

Il mantello di Gesù, l’ombra di Pietro,
sono la stessa Chiesa, che irradia
forza e luce. Essa è «in qualche modo
il sacramento, ossia il segno e lo
strumento dell’intima unione con Dio
e dell’unità di tutto il genere
umano»[3]. Da qui deriva che il
cammino della nostra santità passi
attraverso il desiderio di rimanere
molto uniti a Gesù Cristo nella sua
Chiesa, perché la nostra forza è in
Lui, nella sua persona
«sacramentata». San Leone Magno
affermava che «ciò che era visibile
nel nostro Salvatore è passato nei
suoi misteri»[4]. In modo simile, san
Josemaría vedeva i sacramenti
«come orme dei suoi passi, perché
noi possiamo camminare su quelle
orme e giungere al Cielo»[5]. La sfida
consiste quindi nel scoprire la
potenza e la fecondità che si
nascondono sotto l’apparente



semplicità di quelle parole e gesti, di
quei volti ed elementi —di
quell’ombra— attraverso cui il
Signore desidera venire incontro a
noi oggi.

Una delle cose che ci mostra la vita
del Signore è che il suo modo di
entrare nella nostra esistenza è
quello dell’incontro personale. Gesù
tocca il lebbroso, guarda chi chiama,
impone le mani sui piccoli e si
autoinvita a casa di Zaccheo. E questi
non sono semplici episodi del
passato, perché Gesù non ha
cambiato il suo desiderio originario:
vuole continuare a incontrarsi
personalmente con ciascuno di noi.
Ed è solo così, attraverso questi
incontri meravigliosi, che ci converte
e ci attrae a sé.

Sacramenti di umiltà

«Quello che abbiamo veduto e udito,
noi lo annunciamo anche a voi» (1Gv
1,3). Queste parole autobiografiche



dell’apostolo san Giovanni
esprimono in modo straordinario ciò
che abitava il cuore dei primi
cristiani. I nostri primi fratelli nella
fede non intendevano trasmettere
solo una riflessione o racconti
commoventi su Gesù Cristo, né una
guida per stabilire da soli una
relazione con Dio. Ci hanno
comunicato ciò che loro stessi hanno
visto, udito e toccato, perché
sapevano che quello, e non altro, era
il cammino scelto dal Signore per
trasformarci in un altro Cristo.

Si tratta, dunque, di incontrare
realmente Gesù, ma nei «sacramenti
di umiltà[6]», come li definiva
sant’Agostino. Così come il Signore
restituì la vista al cieco nato
coprendo i suoi occhi con qualcosa di
così semplice come il fango, allo
stesso modo noi ci lasciamo guarire
nel seno della sua Chiesa. Per questo
amiamo la confessione, l’Eucaristia,
il sacerdozio comune e ministeriale,



e ogni dono sacramentale: perché
amiamo la santa e umile umanità di
Cristo. Quando riceviamo questi doni
con fede e speranza, ci
identifichiamo sempre più con i
sentimenti e gli affetti di Gesù (cfr.
Fil 2,5). I gesti, i segni e le parole che
riceviamo compiono in noi il
prodigio della santità.

Tuttavia, come accadde a Naamàn il
Siro, che confrontava il piccolo corso
del Giordano con i grandi fiumi della
sua terra (cfr. 2Re 5,10-12), anche in
noi può sorgere il desiderio di acque
più abbondanti o speciali rispetto a
quelle dei sacramenti per alimentare
la nostra santità. Talvolta i
sacramenti possono sembrarci poco
efficaci, un cammino troppo lento o
abitudinario. Può sorgere così il
sogno di qualcosa al di là di essi,
un’esperienza spirituale più incisiva.
È allora il momento di riscoprire,
accanto alla semplicità di questi
canali, quell’invito continuo che è



rimasto impresso nella memoria del
discepolo amato dopo tante ore
trascorse con il Signore: quello di 
rimanere in Lui[7].

Rimanere uniti al suo mantello,
restare nel raggio dell’ombra della
sua Chiesa e dei suoi sacramenti
significa riscoprirne il valore
frequentandoli con perseveranza.
Questa fedeltà opera in noi non tanto
attraverso effetti che possiamo
percepire immediatamente, ma
grazie a una progressiva
trasformazione del nostro cuore. Così
ci riempiamo di fiducia nel fatto che
arriverà il vino nuovo, purché
restiamo uniti alla vera vite e
accogliamo le uniche parole di vita
eterna del Maestro. Rimanere nel
Signore attraverso i suoi sacramenti
è, quindi, un modo bellissimo per
abbandonarci nelle sue mani.
Sappiamo che, rimanendo in Lui, gli
permettiamo di portare avanti la sua
opera in noi, secondo i suoi tempi e i



suoi modi. E allora «La nostra vita
interiore non racchiude in sé altro
spettacolo che questo: Cristo che
passa quasi in occulto»[8].

Se nei sacramenti possiamo tornare a
toccare il mantello della sua
umanità, lasciarci raggiungere
dall’ombra dell’Apostolo significa
anche prestare attenzione alla voce
che la Chiesa ci rivolge. Da essa
riceviamo le parole di cui abbiamo
bisogno per crescere nella santità.
Accogliendole e lasciandole agire con
fiducia e amore, diventiamo ciò che
ascoltiamo.

Possiamo soffermarci un momento
sulle parole che riceviamo, ad
esempio, nel sacramento della
riconciliazione. Chi si confessa
frequentemente potrebbe avere
talvolta l’impressione di ripetere
sempre le stesse cose e che anche i
consigli ricevuti non varino molto.
Questo potrebbe scoraggiarlo e fargli



perdere la speranza nell’efficacia di
questo sacramento. È allora il
momento di riscoprire le parole che
ci vengono donate in ogni
assoluzione: che Dio ci concede «il
perdono e la pace»[9]. Il Signore,
attraverso la sua Chiesa, ci conferma
nella nostra condizione di persone
perdonate. E ci invita a vivere nella
pace, perché il nostro cuore abita già
nella sua pace.

Riceviamo inoltre molte espressioni
di grazia durante la Santa Messa, a
partire dalla Parola di Dio, che deve
fare il suo cammino dentro di noi.
«La ascoltiamo con le orecchie e
passa al cuore; non rimane nelle
orecchie, deve andare al cuore; e dal
cuore passa alle mani, alle opere
buone. Questo è il percorso che fa la
Parola di Dio: dalle orecchie al cuore
e alle mani»[10]. Ci fanno un bene
speciale anche le parole pronunciate
durante la consacrazione, quando
Cristo stesso ci dice che si dona per



noi e che vuole abitare
concretamente nella nostra vita. E
ciò che dice, lo fa: si lascia toccare e
mangiare, nella comunione
eucaristica.

Una forza che trasforma

Dal mantello del nostro Signore e
dall’ombra di Pietro scaturisce una
forza capace di guarire il corpo, ma
soprattutto di convertire il cuore.
Quando Cristo ci raggiunge nella sua
Chiesa e ci permette di toccare il suo
mantello, la forza che emana è la sua
stessa santità. Così ci trasforma,
affinché Egli viva in noi e possiamo
godere de «l’ampiezza, la lunghezza,
l’altezza e la profondità» del suo
cuore (Ef 3,18).

Questa dilatazione del cuore ci porta
a fare nostra l’esperienza di san
Paolo: diventare «tutto per tutti, per
salvare a ogni costo qualcuno» (1Cor
9,22). Quando la Chiesa diventa
davvero la nostra casa, ci accorgiamo



di desiderare, con i fatti, che tutti
possano sperimentare l’amore di Dio
nella loro vita. «Dio ci ha chiamati
(...) per far conoscere Cristo a tanti
intelletti che non sanno nulla di Lui
e, chiamandoci nella sua Opera, ci ha
dato anche un metodo apostolico che
ci fa comprendere, scusare, praticare
una fine carità nei confronti di tutte
le anime»[11].

Un segno meraviglioso che la forza
trasformatrice del cuore del Signore
trova accoglienza in noi è che
iniziano a scomparire certe distanze
o barriere interiori verso gli altri, che
prima ci sembravano molto difficili
da superare. I motivi umani
all’origine di questi atteggiamenti
cessano di essere l’ultima parola, e la
forza dell’amore di Dio si impone
pacificamente dentro di noi. Il
Signore ci amplia il cuore, affinché si
apra in carità fraterna verso tutti gli
uomini e in ogni direzione. Ci
sentiamo in comunione con tutti, al



punto che nulla degli altri ci risulta
estraneo.

Gesù volle formare i suoi primi
discepoli a questo spirito. Nella scelta
del gruppo dei Dodici, non cercò di
creare un circolo di persone
omogenee, ma piuttosto l’opposto. Di
conseguenza, dal punto di vista
umano, non mancarono tra loro
motivi di divisione. Invitare a
convivere giorno dopo giorno
persone con provenienze, sensibilità
politiche e estrazioni sociali così
diverse fu quasi una provocazione.
Eppure, proprio così nasce, ogni
volta, la Chiesa: quando, per amore
al Signore e al Vangelo, i motivi di
divisione umani cessano di essere
l’ultima parola. L’amore di Dio
trionfa nel nostro comportamento
quando lasciamo che la Chiesa faccia
prevalere in noi il desiderio di
comunione sopra la facile tendenza
alla divisione.



La santità che la Chiesa suscita nella
nostra anima si manifesta anche in
un forte desiderio di riconciliazione,
di perdono e di unità profonda tra
tutti i figli di Dio. La comunione dei
santi smette così di essere un ideale
ridotto a qualcosa di vero, ma
percepito come irraggiungibile.
Sperimentiamo ciò che scriveva il
nostro Padre: «Ognuno sentirà, al
momento della lotta interiore, come
pure al momento dell’impegno
professionale, la gioia e la forza di
non essere solo»[12]. Questa unione
con tutti nella Chiesa diventa così un
invito entusiasmante a cui vogliamo
rispondere con atteggiamenti nuovi,
nati dal cuore di Cristo: «Che vi
comprendiate, che vi scusiate, che vi
vogliate bene, che vi sentiate sempre
nelle mani di Dio, accompagnati
dalla sua bontà (…). Non sentitevi
mai soli, sempre accompagnati, e
sarete sempre saldi: i piedi a terra e
il cuore in alto, per sapere seguire il
bene»[13].



Dare speranza

Insieme a questa nuova capacità di
amare, la forza che scaturisce dal
Signore e dalla sua Chiesa ci spinge a
guardare la realtà attraverso una
nuova lente: la speranza. Papa
Francesco ha voluto che celebriamo
il prossimo Giubileo della
Redenzione proprio in questa
prospettiva[14]. Gesù continua a
camminare attraverso la storia e in
mezzo all’umanità. Il suo mantello si
estende ben oltre ciò che i nostri
occhi possono vedere. Ci pervade la
certezza che il Signore continua ad
agire, toccare e lasciarsi raggiungere
dagli uomini nel frastuono di un
mondo che, per molti aspetti, sembra
smarrito. Senza ignorare il dramma
della storia, con tutto il suo carico di
dolore e tragedia, la santità che la
Chiesa semina in noi ci aiuta a non
lasciare spazio allo scoraggiamento o
alla nostalgia di un passato
apparentemente più cristiano, come



se l’espansione o la riduzione di certi
ambiti di influenza fossero tutto ciò
che possiamo aspettarci come
vittorie o rimpiangere come
sconfitte.

«Dopo aver conosciuto Gesù, noi non
possiamo far altro che scrutare la
storia con fiducia e speranza (…).
Perciò non ci rinchiudiamo in noi
stessi, non rimpiangiamo con
malinconia un passato che si
presume dorato, ma guardiamo
sempre avanti, a un futuro che non è
solo opera delle nostre mani, ma che
anzitutto è una preoccupazione
costante della provvidenza di Dio»[15].
La santità che nasce dal cuore della
Chiesa ci ricorda che il Signore sta
continuamente facendo «nuove tutte
le cose» (Ap 21,5). Lì dove altri
vedono solo decadenza, noi
scorgiamo, nonostante tutto, il germe
di una trasformazione. Nelle nozze in
cui manca il vino, intravediamo la
condizione necessaria per l’arrivo



del vino nuovo, quello che solo Cristo
può portare.

«La sfida più importante per la
Chiesa —e per la società nel suo
insieme— è dare speranza a ogni
persona, specialmente ai giovani, alle
famiglie e a coloro che soffrono
maggiormente per necessità
materiali o spirituali»[16]. E la
speranza che la Chiesa desidera
ispirare nei nostri cuori è la certezza
che il Signore non smette mai di
venire in aiuto degli uomini; e che
ciò che davvero conta nella storia è
la realtà della nostra redenzione, che
rimane presente e cresce, nonostante
la zizzania (Mt 13,24-52).

***

San Josemaría scriveva ai fedeli
dell’Opus Dei che avrebbero dovuto
abituarsi a guardare «prima e
sempre alla Chiesa santa»[17]. Parole
che, in realtà, valgono per tutti i
cristiani. Nella Chiesa, lo sguardo



credente vede lo stesso Cristo vivere
in mezzo a noi. Il Cristo che
camminava tra le folle e che ora si
avvicina a noi, ci tocca e ci santifica.
Lo sguardo della fede riconosce in
essa il mantello inconfondibile di
Cristo, che è molto vicino a noi per
darci vita e comunicarci il suo amore
infinito. Con questo sguardo nasce
anche un sentimento di profonda
fiducia e affetto, così che tutto ciò che
appartiene alla Chiesa troverà in noi
sempre «un filiale fiducioso
abbandono»[18]. Così accoglieremo,
come ci diceva san Josemaría,
«qualsiasi notizia che ci venga dalla
Sposa di Gesù Cristo»[19]. Perché
siamo certi che da essa possono
uscire solo cose buone, orientate
sempre al fine principale: la nostra
santità.

Nicolás Massmann



[1] Cfr. «Mi chiedo molte volte al
giorno: cosa accadrà quando tutta la
bellezza, tutta la bontà, tutta la
meraviglia infinita di Dio si riverserà
in questo povero vaso di creta che
sono io, che siamo tutti noi?» San
Josemaría, appunti di una riunione
familiare, 22-10-1960.

[2] Mons. F. Ocáriz, Messaggio,
21-10-2023.

[3] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, n. 1.

[4] San Leone Magno, Sermone 74, 2;
citato nel Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1115

[5] Cfr. San Josemaría, Tertulia a
Buenos Aires, Argentina, 15-06-1974.

[6] Sant'Agostino, Confessioni 8, 2,4

[7] Nel Vangelo di san Giovanni
questo verbo appare ripetutamente
sulle labbra di Gesù; cfr. Gv 6,56;



8,31; 15,4-10. Nella sua prima lettera,
l’apostolo riprenderà questa
insistenza: cfr. 1Gv 2,6.24.27; 3,6.24.

[8] San Josemaría, Amici di Dio, n.
152.

[9] Cfr. Rituale della Penitenza.

[10] Papa Francesco, Udienza,
31-01-2018.

[11] San Josemaría, Lettera 4, n. 1.

[12] San Josemaría, Cammino, n. 545.

[13] San Josemaría, In dialogo con il
Signore, n. 79 (traduzione nostra).

[14] Cfr. Papa Francesco, Spes non
confundit, Bolla di indizione del
Giubileo ordinario dell’anno 2025.

[15] Papa Francesco, Udienza,
11-10-2017.

[16] Mons. F. Ocáriz, Intervista del
3-07-2017 (traduzione nostra).



[17] San Josemaría, Lettera 18, n. 27.

[18] Mons. F. Ocáriz, Messaggio,
13-09-2023.

[19] San Josemaría, Lettera 8, n. 54
(traduzione nostra).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-
missione-9-il-mantello-e-lombra-di-

gesu-la-chiesa-casa-della-nostra-santita/
(28/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-9-il-mantello-e-lombra-di-gesu-la-chiesa-casa-della-nostra-santita/
https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-9-il-mantello-e-lombra-di-gesu-la-chiesa-casa-della-nostra-santita/
https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-9-il-mantello-e-lombra-di-gesu-la-chiesa-casa-della-nostra-santita/
https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-9-il-mantello-e-lombra-di-gesu-la-chiesa-casa-della-nostra-santita/

	Lotta, vicinanza, missione (9): “Il mantello e l’ombra di Gesù”. La Chiesa, casa della nostra santità

