
opusdei.org

Lotta, vicinanza,
missione (7): «Do la
mia vita per
riprenderla di
nuovo». Il senso
cristiano del
sacrificio (I)

Se un cristiano è disposto a
digiunare, a sacrificarsi per gli
altri; se riesce a sopportare la
sofferenza con gioia, è perché
sa che, in un modo misterioso
ma reale, la passione di Gesù
continua a reiterarsi lungo la
storia.



13/01/2025

«Questi uomini gettano il disordine
nella nostra città (…). Predicano
usanze che a noi Romani non è lecito
accogliere né praticare» (At 16, 20).
La catechesi di Paolo e Sila viene
interrotta da un mormorio crescente
che sfocia in un tumulto, in una
pubblica flagellazione e nella
reclusione preventiva. Questo
episodio è solo uno tra i tanti narrati
negli Atti degli apostoli, che
testimoniano le ostilità incontrate sin
dall’inizio dalla predicazione del
Vangelo. Gli apostoli e i primi
cristiani furono ripetutamente
imprigionati, umiliati e aggrediti.
Tuttavia, ciò che colpisce
maggiormente è la serenità con cui
reagivano. In questa scena, i corpi
flagellati di Paolo e Sila, rinchiusi in
una cella, sono ancora intorpiditi, e
le loro menti turbate dall’umiliazione



pubblica, quando «verso mezzanotte
(…) in preghiera, cantavano inni a
Dio, mentre i prigionieri stavano ad
ascoltarli» (At 16, 25). La loro
risposta è simile a quella degli
apostoli a Gerusalemme, dopo una
flagellazione del tutto arbitraria: «se
ne andarono via dal sinedrio, lieti di
essere stati giudicati degni di subire
oltraggi per il nome di Gesù» (At 5,
41).

La storia del cristianesimo è piena di
uomini e di donne, di giovani e di
anziani, che vivono la sofferenza con
una gioia spirituale umanamente
sconcertante. È un atteggiamento che
può risultare sorprendente in ogni
epoca, ma soprattutto in quelle
società che non hanno conosciuto il
cristianesimo, o che lo hanno
dimenticato. Oggi, a volte, si ripete lo
stesso stupore espresso nella Lettera
a Diogneto nel II secolo: «Si
propongono una forma di vita
meravigliosa e, come tutti hanno



ammesso, incredibile». Tra i molti
aspetti della vita dei primi cristiani
che destavano scalpore nel loro
contesto, c’era certamente il loro
rapporto con il piacere e con il
dolore, la loro reazione alla
sofferenza e la loro disposizione al
sacrificio: «Sono condannati a morte
e da essa vengono vivificati. (…) Sono
ingiuriati e benedicono; sono trattati
in modo oltraggioso, e ricambiano
con l’onore. Quando fanno del bene
vengono puniti come fossero
malfattori; mentre sono puniti
gioiscono come se si donasse loro la
vita»[1]. Che questa gente trovasse
vita nel dolore superava tutti i
parametri del pensiero. Come la
croce di Cristo, questo modo di
vedere e di vivere appariva come
una follia: «scandalo per i Giudei e
stoltezza per i pagani; ma per coloro
che sono chiamati, sia Giudei che
Greci, Cristo è potenza di Dio e
sapienza di Dio» (1Cor 1, 23-24).



Sfida e opportunità

Forse oggi, ancora più che nelle
grandi città dell’impero romano,
l’aria che si respira in molte parti del
mondo è impregnata di edonismo: il
bene tende a essere identificato con
ciò che procura piacere, e il male con
il dolore. C’è anche chi adotta un
atteggiamento stoico, mirando a un
maggiore dominio di sé e a una
maggiore resilienza di fronte alle
avversità; ma, in fin dei conti,
l’approccio di fondo continua a
ruotare attorno al piacere e al dolore,
senza andare molto oltre questa
delimitazione. Ciò è dovuto a una
serie di fattori: in gran parte del
mondo, le possibilità di condurre una
vita comoda si sono moltiplicate, le
fonti di piacere e di intrattenimento
sono diventate più accessibili che
mai e il dolore è stato alleviato con
un’efficacia mai vista nella storia.
Indubbiamente si tratta di progressi
che hanno molti aspetti positivi;



tuttavia, come accade con ogni
cambiamento nell’esperienza del
mondo, influenzano anche il modo di
vivere la vita cristiana. Con questi
parametri, la disponibilità a soffrire
per Cristo o la convinzione che la
gioia abbia le sue «radici a forma di
Croce»[2] possono risultare scioccanti
o, quantomeno, difficili da
comprendere. Tutto ciò rappresenta,
al contempo, una sfida e
un’opportunità.

La sfida riguarda il fatto che chi
desidera vivere vicino a Dio nel
mondo si trova esposto agli stessi
messaggi e influenze dei suoi
contemporanei. La corrente potrebbe
finire per spingerlo, ad esempio, ad
ammorbidire il messaggio di Gesù o a
reinterpretarlo in una versione più
“light”. In sostanza, è la tentazione di
un cristianesimo “bonario”, privo
della croce. Eppure, rimangono le
parole del Signore: «Se qualcuno
vuol venire dietro a me, rinneghi sé



stesso, prenda la sua croce e mi
segua. Perché chi vuole salvare la
propria vita, la perderà; ma chi
perderà la propria vita per causa mia
e del vangelo, la salverà» (Mc 8,
34-35); «il chicco di grano, caduto in
terra, non muore, rimane solo; se
invece muore, produce molto
frutto» (Gv 12, 24). Un cristianesimo
senza croce, infatti, «è mondano e
diventa sterile»[3]. Per vivere in Cristo
e, al tempo stesso, trasmettere questa
vita agli altri, il cammino passa
attraverso la croce. Come per tanti
altri aspetti della nostra fede, anche
qui ci troviamo di fronte a un
paradosso: «Per Vivere bisogna
morire»[4].

D’altro canto, un ambiente edonista
porta con sé anche opportunità. La
differenza nella condotta di un
cristiano rispetto al suo contesto
offre spesso occasioni per rendere
conto della propria speranza (cfr. 1Pt
3, 15). Così progredì



l’evangelizzazione nei primi secoli: è
come se l’oscurità generasse un
contrasto su cui la luce di Cristo può
risplendere con maggiore chiarezza.
Ai nostri giorni, quando un cristiano
vive con spirito di sacrificio e
abbraccia serenamente la croce,
inevitabilmente interpella i suoi
contemporanei. Da una parte, questo
modo di vivere il dolore —senza
drammatizzare, senza farlo pesare
sugli altri— è attraente, come lo sono
la pazienza e la mitezza di Gesù (cfr. 
Mt 11, 28-30). Dall’altra, prima o poi
suscita domande che aprono un
dialogo sulla fede: Come fa a portare
questa sofferenza con tanta serenità?
Perché non si ribella? E questa gioia,
da dove viene? Se gode come me delle
cose belle della vita, perché talvolta vi
rinuncia? Cosa c’entra tutto questo
con il suo Dio? E cosa cambia nel
mondo con i suoi sacrifici?

L’unica risposta: Cristo



Tutte queste domande, che possono
sorgere talvolta anche nell’anima di
un cristiano, hanno in fondo una sola
«risposta autentica, una risposta
definitiva, ed è questa: Cristo
crocifisso»[5]. Se un cristiano è
disposto a contrariare i propri gusti,
a digiunare, a sacrificarsi per gli
altri; se riesce a sopportare la
sofferenza con gioia, senza darsi
troppa importanza, è perché sa che,
in un modo misterioso ma reale, la
passione di Gesù continua a
reiterarsi lungo la storia. «Nella vita
della Chiesa, nelle sue prove e
tribolazioni, Cristo continua, secondo
l’incisiva espressione di Pascal, ad
essere in agonia fino alla fine del
mondo»[6].

Gesù «continua a soffrire nelle sue
membra, nell'umanità tutta che
popola la terra, e della quale egli è il
Capo, il Primogenito, il Redentore»[7].
Quando un cristiano comprende
profondamente questa realtà, è



naturale che non voglia lasciare solo
il Signore con il peso del male e della
sofferenza del mondo. La sua
disponibilità a soffrire non è dettata
da un moralismo puritano che
guarda con sospetto il piacere; non si
riduce neppure a una scelta ascetica
o a un atteggiamento stoico... È, nel
senso letterale, com-passione:
percezione della sofferenza che
attraversa il cuore di Gesù e
desiderio di accompagnarlo, di
allineare il nostro cuore al suo. Come
afferma san Paolo: «Ora io sono lieto
nelle sofferenze che sopporto per voi
e do compimento a ciò che, dei
patimenti di Cristo, manca nella mia
carne, a favore del suo corpo che è la
Chiesa» (Col 1, 24).

Questo è il desiderio con cui
sant’Ignazio di Antiochia scriveva
intorno all’anno 110, mentre si
avviava al martirio: «Lasciate che io
sia imitatore della passione del mio
Dio. Se qualcuno l’ha in sé (Dio),



comprenda quanto desidero». Questo
santo ribaltava ciò che il mondo
considera vita e morte: «Non
impedite che io viva, non vogliate
che io muoia. Non abbandonate al
mondo né seducete con la materia
chi vuol essere di Dio»[8]. Di nuovo, è
lo stesso spirito che portava san
Paolo a considerare che «tutto sia
una perdita a motivo della sublimità
della conoscenza di Cristo Gesù, mio
Signore. Per lui ho lasciato perdere
tutte queste cose e le considero
spazzatura, per guadagnare
Cristo» (Fil 3, 8-9). Se stare con Gesù
richiede di soffrire e rinunciare a
cose buone, lo faremo; non perché in
sé stesse siano spazzatura, ma perché
preferirle a Gesù sarebbe come
ricercare perle in una fogna.

Gocce di sangue

Il sacrificio — scelto, quando il
Signore lo chiede; o accettato,
quando lo permette; ma sempre



amato — si vive in modo
autenticamente cristiano partendo
dal cuore di Cristo, come insegna san
Paolo: «abbiate in voi gli stessi
sentimenti di Cristo Gesù» (Fil 2, 5).
Per «sentire con lui» ed partecipare
alla sua compassione, può aiutarci
molto la contemplazione della
Passione del Signore: cosa sente Gesù
davanti alla sua croce? Tra le molte
luci che questa meditazione può
offrirci, possiamo notare che il cuore
di Cristo prova un rifiuto naturale
del dolore, ma lo accetta liberamente
come atto d’amore e con la speranza
della risurrezione. Gesù si dona con
la certezza che nulla di ciò che
soffrirà andrà perduto, che nessuno
dei suoi sforzi sarà vano; che la Croce
diventerà albero della vita.

Di fronte alla prospettiva della
Passione, Gesù sudò sangue, una
reazione fisiologica rarissima, che
avviene in situazioni di estrema
tensione o angoscia. Il cuore umano



di Gesù manifesta in quel momento
la sua sensibilità perfetta: percepisce
il dolore e il male per ciò che
realmente sono, qualcosa di
ripugnante. Anche se può sembrare
ovvio, è bene ricordare che Gesù non
scelse la Passione e la Croce per sé
stesse, ma le accettò volontariamente
come «prezzo del nostro riscatto»[9].
Nella lotta della sua preghiera, Gesù
chiede a Dio Padre: «se è possibile,
passi via da me questo calice» (Mt 26,
39), mostrandoci così che è giusto
cercare di evitare la sofferenza.
«Però non come voglio io, ma come
vuoi tu!», aggiunge; perché, alla luce
dell’amore di Dio, non solo è giusto
accettare la croce, ma anche
abbracciarla.

Se nostro Signore provò angoscia alla
vigilia della sua Passione (cfr. Mt 26,
37-38), non deve sorprenderci che il
nostro cuore possa provare qualcosa
di simile di fronte al dolore o al
sacrificio. Questa resistenza, infatti,



non è solo esterna: talvolta possiamo
percepire dentro di noi lo scandalo
della croce. Il peccato è una ferita
aperta nel mondo e nella nostra
stessa natura; una ferita così reale da
generare una resistenza autentica,
non solo al dolore, ma persino al
bene, all’amore e al regno di Dio[10].
La liberazione dal peccato non
avviene senza un forte sussulto di
dolore: in questo mondo, nella nostra
vita, il bene non si fa strada
spontaneamente. Per questo l’amore
di Dio, quell’amore puro che può
guarire l’amore ferito, si rivela
misteriosamente unito al dolore. Lo
comprese bene santa Teresa di
Calcutta: «L’amore esige sacrificio.
Ma, se amiamo fino a quando fa
male, Dio ci donerà la sua pace e la
sua gioia… La sofferenza in sé non è
nulla, ma la sofferenza condivisa con
la Passione di Cristo è un dono
meraviglioso»[11].



Nel Getsemani, Gesù provò nella sua
carne la resistenza umana alla
volontà salvifica del Padre. Tuttavia,
pur provandone naturalmente
ripugnanza, Gesù non subì la croce
contro la sua volontà, ma la accettò
volontariamente: «Nessuno me la
toglie (la vita): io la do da me
stesso» (Gv 10, 18). La Passione e la
croce furono il risultato del libero
rifiuto di Cristo da parte delle
autorità del tempo, un rifiuto che
esprime la resistenza del cuore
umano all’amore di Dio, evidente
anche nella successione di martìri
lungo la storia della Chiesa, fino ai
giorni nostri. Gesù trasforma quella
decisione libera dei suoi
contemporanei in un atto d’amore:
«Questo è il mio corpo, che è dato per
voi» (Lc 22, 19). Gesù sa che quella
donazione è necessaria affinché
l’amore torni a essere possibile nel
mondo: è necessario che lui ci ami
fino alla fine (cfr. Gv 13, 1); che
abbracci tutto il nostro odio, tutta la



nostra indifferenza, tutta la nostra
miseria… Con quell’abbraccio ha
avuto inizio una «trasformazione
amante»[12] che richiede anche il
nostro abbraccio, il nostro «sì» alla
croce. Solo così la nostra storia
personale e la storia del mondo
possono prendere parte con lui alla
risurrezione.

[1] Lettera a Diogneto, nn. 5-6.

[2] San Josemaría, Forgia, n. 28; È
Gesù che passa, n. 43.

[3] Francesco, Omelia, 14-IX-2021

[4] San Josemaría, Cammino, n. 187.

[5] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 168.

[6] Benedetto XVI, Omelia, 18-IX-2010;
cfr. Pascal, Pensieri, 553, ed.



Brunschvicg. Già sant’Agostino lo
aveva compreso molti secoli prima:
«Egli è già stato innalzato fino al cielo
più alto; tuttavia, continua a soffrire
sulla terra attraverso le fatiche che
sperimentano le sue
membra» (Sermone Maior 98,
sull’ascensione del Signore, 1-2; PLS
2, 494-495).

[7] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 168.

[8]Sant’Ignazio di Antiochia, Lettera
ai Romani, 6.

[9] Sant’Agostino, Commento al Salmo
21, 11, 8; cfr. 1Pt 1, 18-19; 1Cor 6, 20; 
Is 53, 5.

[10] Cfr. Rm 5, 12-17; 8, 1-13.

[11] Santa Teresa di Calcutta, citata in
Brian Kolodiejchuk (a cura di), Come,
be my Light, Rider, New York, 2006, p.
146. (Traduzione nostra)



[12] «Più grande del tuo cuore.
Contrizione e riconciliazione», in
opusdei.it.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-
missione-7-do-la-mia-vita-per-

riprenderla-di-nuovo-il-senso-cristiano-
del-sacrificio-i/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-7-do-la-mia-vita-per-riprenderla-di-nuovo-il-senso-cristiano-del-sacrificio-i/
https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-7-do-la-mia-vita-per-riprenderla-di-nuovo-il-senso-cristiano-del-sacrificio-i/
https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-7-do-la-mia-vita-per-riprenderla-di-nuovo-il-senso-cristiano-del-sacrificio-i/
https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-7-do-la-mia-vita-per-riprenderla-di-nuovo-il-senso-cristiano-del-sacrificio-i/
https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-7-do-la-mia-vita-per-riprenderla-di-nuovo-il-senso-cristiano-del-sacrificio-i/

	Lotta, vicinanza, missione (7): «Do la mia vita per riprenderla di nuovo». Il senso cristiano del sacrificio (I)

