
opusdei.org

Lotta, vicinanza,
missione (2): «Con il
battere dei nostri
passi»

Per il cristiano, il cielo è sempre
dietro l’angolo: la vita è sia
viaggio che destinazione.

20/06/2024

«La vita è un viaggio, non una
destinazione»: recita così una delle
frasi più popolari online [1]. Basta
una semplice ricerca di queste parole
per trovare un’infinità di immagini e
di posters per tutti i gusti: paesaggi



idilliaci di un viottolo o di una strada
serpeggiante, una bambina che
dondola su un’altalena, composizioni
grafiche vintage... Ma, che cosa vuol
dire esattamente che la vita è un
viaggio e non una destinazione? Ci
troviamo forse di fronte a un
semplice luogo comune, una frase di
successo che consente di
relativizzare i propri errori, o perché
sembra affermare che ciò che conta è
vivere e non come si vive o perché?
Viaggio e destinazione, dopo tutto, si
oppongono davvero? La
destinazione, cioè il fine della vita,
non è in gioco in ogni istante del
viaggio?

Domande che richiedono,
naturalmente, un approccio sereno.
Cominciamo col capire come il tema
in questione tocca ordinariamente la
vita delle persone. Nel mondo del 
running, per esempio, è più popolare
l’idea di privilegiare il viaggio
piuttosto che la mèta. Accade, infatti,



che i corridori, soprattutto i
principianti, comincino con obiettivi
ambiziosi, riguardo le distanze da
percorrere, la forma fisica da
acquisire o il peso da perdere. Non è
difficile immaginare come la
maggior parte delle volte non
riescano a raggiungere tali obiettivi
così facilmente come avevano
sperato. Ecco come un podista
descrive la sua esperienza:

«Giorno dopo giorno fallivo il mio
obiettivo. Giorno dopo giorno mi
appariva sempre più chiaro che non
ero fatto per correre. Ogni corsa mi
metteva brutalmente di fronte alla
realtà: continuavo a non raggiungere
il livello. Ciò che non avevo capito
riguardo a questo sport era quello
che già avevo già conseguito nei miei
viaggi: la chiave è godere del tragitto.
[…] Mi resi conto che ogni corsa era
un regalo. Ogni percorso è
un’opportunità di stare dove vuoi
stare. Con tale scoperta il mio modo



di correre cambiò. Smisi di negare la
gioia che provavo. Smisi di
accumulare giorni di insuccessi.
Iniziai a vivere più “nell’istante”,
vedendo ogni percorso come
un’opportunità per apprezzare ciò
che avevo di fronte»[2].

Questo corridore stava cominciando
a imparare una lezione importante
che ognuno di noi può applicare al
viaggio della vita. Grazie alla fede,
sappiamo che il nostro destino si
gioca nel corso di tutti i momenti del
viaggio, perché la vocazione cristiana
è la chiamata a vivere interamente di
Dio e per Dio nel nostro percorso
nella storia e, poi, in cielo, quando
finalmente Egli sarà «tutto in tutti» (1
Cor 15,28). Proprio per questo, san
Josemaría diceva che «la felicità del
Cielo è per coloro che sanno essere
felici sulla terra»[3].

Tuttavia non è facile raggiungere
questa pacifica unione tra cammino



e mèta. Si potrebbe dire che, di fatto,
è l’impegno di tutta una vita. La vita
è breve e allo stesso tempo lunga.
Come a quel podista, può accadere
anche a noi che, se guardiamo verso
la meta e poi constatiamo dove ci
troviamo al momento, ci
scoraggiamo. La distanza che ci
rimane da percorrere potrebbe
anche bloccarci o addirittura farci
disperare della conclusione del
viaggio. Gesù, però, ci ha messo
sull’avviso riguardo a questa
tentazione: «Cercate invece,
anzitutto, il regno di Dio e la sua
giustizia, e tutte queste cose vi
saranno date in aggiunta. Non
preoccupatevi dunque del domani,
perché il domani si preoccuperà di sé
stesso. A ciascun giorno basta la sua
pena» (Mt 6, 33-34). Quando il Regno
di Dio – cioè la vocazione alla santità
– diventa per noi la cosa più
importante, ogni passo è una
opportunità di stare dove si vuole
stare e con chi si vuole stare. Da



questo punto di vista, il cielo è
sempre dietro l’an golo: la vita
diventa, insieme, viaggio e
destinazione.

Consideriamo ora alcuni aspetti del
nostro viaggio verso il cielo. In primo
luogo la certezza che non corriamo
da soli: abbiamo Dio come amico e
compagno di viaggio. In secondo
luogo, l’urgenza di uscire dallo
scoraggiamento, imparando a
superare i nostri limiti e i nostri
peccati. E, infine, la convinzione che
vivere il presente è il modo migliore
per trovare la felicità sulla terra e
anche in cielo.

Cammina umilmente insieme al tuo
Dio

Nell’Antico Testamento, il breve libro
di Michea è pieno di profezie di
castighi. Attraverso il suo profeta,
Dio rimprovera ai samaritani la loro
idolatria; rinfaccia al suo popolo un
culto straniero, vuoto; e predice, per



la prima volta, la caduta di
Gerusalemme. Ma non è tutto qui: il
suo messaggio è anche un annuncio
di speranza e di salvezza. La
missione di Michea non consiste solo
nel condannare il male, ma anche
nel ricordare al popolo che Dio è
molto vicino: «Uomo, ti è stato
insegnato ciò che è buono e ciò che
richiede il Signore da te: praticare la
giustizia, amare la bontà, camminare
umilmente con il tuo Dio» (Mic 6, 8).

Lo Spirito Santo – poiché è lui che
parla per mezzo dei profeti – non ci
dice di camminare verso Dio, come se
lui fosse lontano, ad aspettarci a
conclusione di un lungo percorso. Ci
dice di camminare con lui. Ci
accompagna dappertutto e di tutto si
interessa: di quello che pensiamo, di
quello che guardiamo, di quello che
diciamo, di quello che desideriamo.
«Gesù Cristo, che è Dio e che è Uomo,
mi comprende e ha cura di me



perché è mio Fratello e mio
Amico»[4].

Camminare con Dio vuol dire
condividere con lui ogni episodio,
grande e piccolo, della mia vita;
parlare con lui di tutto, ascoltarlo in
ogni momento; essere disposto a che
mi possa chiedere cose inaspettate o
che mi conduca per strade che non
immaginavo. Chi cammina con un
amico è disposto a parlare e ad
ascoltare. Così camminavano i
discepoli verso Emmaus, per quanto
non sapessero fino a che punto
quello sconosciuto che li ascoltava
con tanta attenzione e parlava loro
con tanta forza fosse loro Fratello e
loro Amico. Non lo sapevano, ma
stavano camminando con Dio, e Dio
stava aprendo loro orizzonti
inimmaginabili (Lc 24, 13-35).
«Signore, sei sempre tanto grande!
Ma mi commuovi quando ti degni di
seguirci, di cercarci, in mezzo al
nostro andirivieni di ogni giorno.



Signore, concedimi la freschezza di
spirito, lo sguardo puro, la mente
chiara, per poterti riconoscere
quando giungi senza alcun segno
esterno della tua gloria»[5].

Dio, inoltre, vuole che camminiamo
con lui umilmente. Che cosa
significa? Ce lo suggerisce Lui stesso
in una delle preghiere più brevi del
Salterio: «Signore, non si esalta il mio
cuore né i miei occhi guardano in
alto; non vado cercando cose grandi
né meraviglie più alte di me. Io
invece resto quieto e sereno: come
un bimbo svezzato in braccio a sua
madre, come un bimbo svezzato è in
me l’anima mia» (Sal 131, 1-2).
Camminare umilmente con Dio vuol
dire lavorare senza aspirare a un
risultato o a un successo che non
dipende da me, e che magari non mi
riguarda; essere contento di quello
che ho, che Dio mi dà, che la vita mi
presenta. E vivere tutto ciò…
intensamente. La cosa paradossale è



che, se camminiamo umilmente con
Dio, allora faremo cose molto più
grandi di quanto avremmo creduto.
«Non hai visto come brillava lo
sguardo di Gesù quando la povera
vedova lasciava nel tempio la sua
piccola elemosina? – Tu dagli quello
che puoi dare: il merito non sta nel
poco o nel molto, ma nella volontà
con cui lo dai»[6].

Aggirare i tuoi difetti

«La grazia, proprio perché
presuppone la nostra natura, non ci
rende di colpo superuomini. – scrive
il Papa – Pretenderlo sarebbe
confidare troppo in noi stessi»[7]. La
fragilità, gli errori, le difficoltà
semplicemente fanno parte del
cammino della vita. Ammettere
questa realtà non vuol dire
arrendersi o rassegnarsi al peccato;
si tratta solo di accettare i nostri
limiti e i nostri tempi, e anche quelli
della realtà. Il nostro orgoglio, però,



non vuole accettarlo. Lo sa anche il
diavolo e non si limita a tentarci per
allontanarci da Dio: una volta che è
riuscito a sedurci, cerca allora di
«fare legna dell’albero caduto»; si
serve dei nostri peccati e della nostra
fragilità per indebolirci, perché sa
che questo è un metodo efficace per
farci abbandonare il viaggio. È per
questo che abbiamo bisogno di
imparare ad aggirare le nostre
cadute e le nostre miserie; cioè a
trarre vantaggio e a fare esperienza
da essi. Può suonarci strano, ma è
uno dei principi più importanti e
fondamentali per crescere nella vita
interiore. Così lo hanno inteso, da
tanti secoli, i maestri di spiritualità.

Ci sono alcuni, scrive uno di loro, ai
quali «succede abitualmente di
stupirsi delle proprie cadute, di
inquietarsi, vergognarsi; si
arrabbiano con sé stessi e finiscono
con lo scoraggiarsi. È uno dei tanti
effetti dell’amor proprio, che risulta



più pregiudizievole delle stesse
cadute»[8]. La conclusione è
sorprendente. La vergogna,
l’inquietudine e lo scoraggiamento
nei quali possiamo cadere
sperimentando i nostri limiti sono
davvero dannosi. Ci spingono
lontano da Dio e ci predispongono al
peccato, che per ironia è proprio ciò
che all’inizio ci ha scoraggiato. Si
tratta di un circolo vizioso che ci
impedisce di riconciliarci con Dio, di
guardare il suo volto e dirgli che
siamo pentiti e che chiediamo
perdono.

Ciò che a volte può accadere è che
non sappiamo perdonare noi stessi.
Ci siamo forse innamorati più della
nostra idea di perfezione che di Dio,
e allora ci manca l’umiltà per
ricominciare. «Non devi scoraggiarti
mai, anche se cadi molte volte; devi
dire a te stesso: “Dovessi cadere venti
volte, cento volte al giorno, mi alzerò
di nuovo ogni volta e continuerò il



mio cammino”. Che importanza
potrà avere, dopo tutto, che tu sia
caduto camminando, se alla fine
raggiungi la meta? Dio non te lo
rimprovererà»[9]. La cosa più
importante è riprendere il cammino
verso Dio ogni volta che è necessario.
La contrizione per i nostri peccati
può trasformarsi in un trampolino
che ci spinge di nuovo verso Dio: «Gli
inciampi e le sconfitte non ci
separino mai più da Lui. Come il
bambino debole si getta pentito fra le
braccia forti di suo padre, tu e io ci
afferreremo al giogo di Gesù. Solo
questa contrizione e questa umiltà
trasformeranno la nostra debolezza
umana in fortezza divina»[10].

Vivi il presente

L’ unico modo di percorrere il nostro
cammino è farlo un passo dopo
l’altro. Nessuno sale una montagna
con un solo salto, e ancora meno se si
tratta di una cima molto alta: a volte



bisognerà sostare a lungo e
acclimatarsi; e avremo bisogno di
fare delle tappe, accamparci,
recuperare le forze con il conforto di
un equipaggiamento ben scelto,
mentre potremo goderei delle
conversazioni e del paesaggio,
continuamente cangiante. In
definitiva abbiamo bisogno di
concentrarci sulla nostra più
immediata realtà, detto in altro
modo, di vivere nel presente.

Vivere il presente vuol dire
riconoscere il momento attuale come
l’unico in cui posso ricevere la grazia
di Dio e fare la sua volontà. Il nemico
lo sa anche troppo bene e per questo
cerca sempre di allontanarci il più
possibile dal nostro qui e ora,
angosciandoci con un passato che ci
delude o con un futuro che ci mette
in ansia; oppure, facendo in modo
che ci perdiamo nell’immaginazione
di quello che poteva essere o di
quello che potrebbe essere. E se ci



riesce, sta già ottenendo di
raffreddare il nostro amore, dato che
l’amore si può coniugare solo al
presente[11].

Vivere nel presente non vuol dire
ignorare il passato e il futuro, ma
collocarli al posto che spetta loro.
Essere in pace con il passato,
riconciliati con Dio e con gli altri… e
anche con noi stessi, accettando
come siamo e come lo siamo
diventati. Ed essere in pace con il
futuro, perché, per quanto Dio faccia
conto sui nostri piani e sui nostri
progetti e tifi per noi, ci vuole sereni. 
In manibus tuis tempora mea, dice un
altro salmo. Il mio tempo, le mie cose
sono nelle tue mani (cfr. Sal 31, 15).
«Nelle tue mani abbandono il
passato, il presente e il futuro …»[12],
possiamo pregare con san Josemaría.
L’accettazione e l’abbandono creano
il clima necessario per vivere il
presente serenamente e
intensamente.



La fiducia in nostro Padre Dio ci
porta «a muoverci nella vita con la
scioltezza dei figli di Dio, a ragionare
e a decidere con la libertà dei figli di
Dio, ad affrontare il dolore e la
sofferenza con la serenità dei figli di
Dio, ad apprezzare le cose belle come
lo fa un figlio di Dio»[13]. Avere la
scioltezza di un figlio di Dio significa
vivere concentrato nel qui ed ora,
attenti a fare quello che lui vuole da
noi: lavorare, riposare, pregare,
consolare, divertirsi… C’è «un tempo
per ogni cosa» (Qo 3, 1), e il modo
migliore per riuscirci è vivere ogni
momento insieme al Signore:
«qualunque cosa facciate, in parole e
in opere, tutto avvenga nel nome del
Signore Gesù, rendendo grazie per
mezzo di lui a Dio Padre» (Col 3, 17).
Se coltiviamo questo costante dialogo
con Dio, scopriremo più facilmente
ciò che ci distrae o ci svia dal
cammino: momenti di evasioni al
telefono o con l’immaginazione,
pensieri oscuri, stordimenti, «mistica



del magari»[14]… In tal modo,
potremo più facilmente ritrovare la
via sicura e vera verso la santità, che
consiste nel fare quello che devo e
stare in quello che faccio[15].

Vivere il presente ci fa apprezzare
quello che abbiamo e ci fa godere la
vita. Ancora una volta, «la felicità nel
Cielo è per quelli che sanno essere
felici sulla terra»[16]. La felicità
viene dalla consapevolezza di essere
amato qui e ora da mio Padre Dio che
ogni giorno mi colma di doni. Essere
sempre preoccupati per i nostri
insuccessi del passato o per i pericoli
del futuro ci rende incapaci di
renderci conto delle cose buone che
ci offre il momento presente. Per
questo, è davvero cosa buona
dedicare al ringraziamento un po’ di
tempo ogni giorno, nella nostra
preghiera, magari nel nostro esame
di coscienza. Come mi ha amato oggi
Dio? Per quali cose concrete posso
ringraziarlo?



Persevera sino alla fine

«Con la vostra perseveranza
salverete le vostre anime», ci dice
Gesù (Lc 21,19). Giungere alla
conclusione del cammino è vitale.
Tutti sogniamo di arrivare a dire,
come san Paolo: «Ho combattuto la
buona battaglia, ho raggiunto la
meta, ho guadagnato la fede» (2 Tim
4, 7). Lo conseguiremo conservando
la fede oggi, proprio ora. Uno
potrebbe sentirsi sopraffatto di
fronte alla prospettiva di dover
essere fedele per dieci, venti,
quaranta, ottant’anni. Come posso
essere sicuro della mia fedeltà in un
cammino così lungo? In realtà non si
tratta di essere sicuro di non
allontanarmi da Dio nei prossimi
decenni; si tratta, piuttosto, di essere
fedele a nostro Signore oggi, con la
grazia che lui ci dona in questo
momento. Vivendo così,
percorreremo il cammino della vita
sino alla sua conclusione.



Per noi cristiani è qualcosa di ovvio
riconoscere che «la vita è un viaggio,
non una destinazione». Sappiamo
che la nostra vita non finisce qui e
che, quindi, questi anni che passiamo
sulla terra non sono la nostra
destinazione. E, al contempo,
sappiamo che la nostra vera vita, la
nostra destinazione, è qui, in ogni
istante: la nostra vita è «nascosta con
Cristo in Dio» (Col 3, 3). Per questo,
sappiamo bene che «la testa deve
arrivare al cielo, ma i piedi devono
poggiare saldamente per terra»[17].
Allora sì, «tracceremo il cammino
con il battere dei nostri passi»[18]:
ogni passo che faremo costruirà il
nostro sentiero e costruirà anche la
nostra destinazione.

[1] La citazione è normalmente
attribuita a Ralph Waldo Emerson,



sebbene non esista un documento
scritto che lo testimoni.

[2]John Bingham, «Enjoy Your
Journey» www.runnersworld.com.

[3] San Josemaría, Forgia, n. 1005.

[4] Forgia, n. 182.

[5] San Josemaría, Amici di Dio, n.
313.

[6] San Josemaría, Cammino, n. 829.

[7]Papa Francesco, Gaudete et
exsultate, n. 50.

[8] J.-N. Grou, Manuel des âmes
intérieures, Lieja, 1851, p. 159. «Il
caso peggiore è, come osserva san
Francesco di Sales, quando uno si
scoraggia e si arrabbia per essersi
arrabbiato, si spazientisce per essersi
spazientito. Che disastro! Non
dobbiamo vedere in questo l’orgoglio
allo stato puro? (p. 160).

https://www.runnersworld.com.%3C/p%3E%3Cp


[9] J.-N. Grou, Manuel des âmes
intérieures, pp. 160 ss.

[10]San Josemaría, Via Crucis, 7ª
stazione.

[11] Cfr. C. S. Lewis, Lettere di
Berlicche, cap. 15.

[12]Via Crucis, 7ª stazione, n. 3.

[13] F. Ocáriz, Lettera pastorale 28
ottobre 2020, n. 3.

[14]Cfr. San Josemaría, Colloqui, nn.
88, 116.

[15]Cfr. Cammino, n. 815.

[16]Forgia, n. 1005.

[17]Amici di Dio, n. 75.

[18]«Caminante, no hay camino; se
hace camino al andar» (A. Machado, 
Campos de Castilla, «Proverbios y
cantares», XXIX. San Josemaría cita
questo verso in Lettera 6, n. 75).



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-
missione-2-con-il-battere-dei-nostri-

passi/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-2-con-il-battere-dei-nostri-passi/
https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-2-con-il-battere-dei-nostri-passi/
https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-2-con-il-battere-dei-nostri-passi/
https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-2-con-il-battere-dei-nostri-passi/

	Lotta, vicinanza, missione (2): «Con il battere dei nostri passi»

