
opusdei.org

Lotta, vicinanza,
missione (14): Il
luogo dell’incontro

Parla, parla con il Signore:
“Sono stanco, Signore, non ce la
faccio più. Signore, questo non
mi riesce; tu, come lo
faresti?”» (San Josemaría)

23/10/2025

Essere famosi non è affatto semplice:
la gente ti cerca ovunque e, a volte,
non hai modo di nasconderti per
godere un po’ di tranquillità. A Gesù
capitava spesso. Per questo motivo,



talvolta evitava le città o si ritirava
con i suoi apostoli in luoghi dove era
meno noto, anche se non sempre
funzionava. Come quando andarono
in Fenicia, nella regione di Tiro e
Sidone, sperando di passare
inosservati…

Una corrente di fiducia reciproca

Nei dintorni di quelle città,
incontrano una donna siro-fenicia,
che soffriva molto a causa della
figlia, posseduta da un demonio
particolarmente maligno. Questa
madre ha bisogno di aiuto e ha
sentito parlare di Gesù, così si mette
a gridare al Signore chiedendo che
abbia compassione di lei. Ma Gesù, ci
dice il Vangelo, «non le rivolse
neanche una parola» (cfr. Mt
15,21-23).

I discepoli non riescono a capire
come Gesù possa ignorare una
richiesta così insistente. Dopo un po’
gli si avvicinano e gli dicono:



«“Esaudiscila, perché ci viene dietro
gridando!”. Egli rispose: "Non sono
stato mandato se non alle pecore
perdute della casa d'Israele". Ma
quella si avvicinò e si prostrò dinanzi
a lui, dicendo: "Signore,
aiutami!"» (Mt 15,23-25).

Il dramma della situazione forse fa
pensare agli apostoli che adesso Gesù
l’ascolterà. Ma la risposta risulta
ancora più sorprendente e
inaspettata. Mentre lei è ancora
prostrata a terra, Gesù le dice: «"Non
è bene prendere il pane dei figli e
gettarlo ai cagnolini"." È vero,
Signore - disse la donna -, eppure i
cagnolini mangiano le briciole che
cadono dalla tavola dei loro
padroni"» (Mt 15,26-27).

Una corrente di fiducia reciproca
scorre in profondità nel dialogo tra
questa donna e Gesù. Il Signore
conosce l’audacia della sua fede, e lei
si affida completamente alla bontà



del cuore di Gesù… Lei non lo sa, ma,
oltre a concederle quella grazia che
gli sta chiedendo, Dio si servirà di lei
per formare i suoi discepoli.
Attraverso questa donna, Gesù sta
preparando il cuore dei Dodici ai
futuri orizzonti apostolici che presto
si spalancheranno davanti a loro.
Coloro che riceveranno il mandato di
andare a predicare il Vangelo in tutto
il mondo stanno scoprendo come una
donna pagana possa avere nel cuore
più fede di un rabbino, o persino di
loro stessi, che stanno ogni giorno
con Gesù.

Inoltre, questa donna mostrerà,
lungo il suo dialogo con Gesù, alcune
delle disposizioni fondamentali della
preghiera, come l’umiltà di
riconoscerci bisognosi di aiuto o la
fiducia incrollabile nell’amore che
Dio ha per noi, nonostante il suo
apparente silenzio. Forse pensava a
lei Evagrio Pontico quando scrisse:
«Non rammaricarti se non ricevi



subito da Dio ciò che gli chiedi; egli
vuole beneficarti molto di più, per la
tua perseveranza nel rimanere con
lui nella preghiera»[1].

Ma torniamo al culmine della
conversazione. Gesù ha mantenuto il
più possibile quella «tensione
pedagogica» con la donna e con i suoi
discepoli. Ora, di fronte alla
semplicità con cui lei gli parla delle
briciole sotto la tavola, Gesù rivela
finalmente i suoi veri sentimenti:
«Donna, grande è la tua fede!
Avvenga per te come desideri". E da
quell'istante sua figlia fu guarita» (Mt
15,28). La fede di questa madre, la
sua preghiera piena di perseveranza
e umiltà, lasceranno senza dubbio
un’impronta profonda negli apostoli.

D’altro canto, questa donna, pur
essendo una straniera, rappresenta
simbolicamente tutto il Popolo di
Dio. In lei si realizza ancora una
volta quel misterioso combattimento



in cui Giacobbe lottava con Dio.
Frutto di quella lotta, Giacobbe
“strappa” a Dio la benedizione e, con
essa, riceve il nome di Israele, che
significa «colui che ha lottato con
Dio» (cfr. Gen 32,25-30) e che gli
conferisce una nuova missione nella
vita. Anche tra Gesù e la donna
avviene una sorta di confronto, una
lotta, un combattimento che mette
alla prova la sua fede e la sua
perseveranza. E, come accadde
all’antico patriarca, anche questo
confronto si conclude con la
benedizione di Dio, che loda la fede
della madre e libera sua figlia.

In un dialogo permanente

«Il “combattimento spirituale” della
vita nuova del cristiano è
inseparabile dal combattimento della
preghiera»[2], leggiamo nel
Catechismo. Questa donna ha
ottenuto grazie abbondanti
attraverso quel combattimento: si è



intensificata la sua relazione
personale con Dio, e da una relazione
così non possono nascere che cose
buone. Per questo, il cammino verso
la santità consiste più nell’estendere
il dialogo con il Signore a tutto ciò
che facciamo che nel raggiungere
una serie di traguardi o livelli di
virtù che magari non sono pensati
per noi, o che in ogni caso non si
realizzeranno da un giorno all’altro.
In realtà, forse l’una cosa finisce per
portare all’altra, ma tra le due c’è
una chiara priorità della grazia, e
quindi della preghiera[3]. «Senza di
me», dice il Signore, «non potete far
nulla» (Gv 15,5).

Immaginiamo, per esempio, che
qualcuno abbia deciso di mettere un
po’ più di ordine nella propria vita. Si
è proposto di andare a dormire
prima, a un’ora che gli permetta di
riposare a sufficienza, per rendere di
più nel lavoro, avere un umore
migliore e ritagliare qualche minuto



per pregare ogni mattina. È una cosa
impegnativa, e forse per uno o più
giorni ci riuscirà, ma poi potrà
fallire, o lasciarsi assorbire dal caos…
Come in ogni progetto, ci saranno
vittorie e sconfitte. Ma ciò che conta
non sono i risultati. L’importante non
è tanto il bilancio tra vittorie e
sconfitte, quanto il modo in cui si
lotta o, più precisamente, con chi si
lotta. Perché la battaglia può essere
combattuta da soli, facendo
affidamento principalmente o quasi
esclusivamente sulle proprie forze;
oppure ci si può aprire alla relazione
con Dio, trasformando quell’obiettivo
in un tema di conversazione con il
Signore: «Signore, credo che anche tu
desideri che vada a dormire prima,
ma devi aiutarmi…»; «Gesù, metti
amore e speranza nel mio cuore…
aiutami ad entusiasmarmi… se sono
un po’ più ordinato posso fare tanto
bene»; «Signore, perdona perché oggi
ha avuto la meglio il caos; aiutami di
più»; «Gesù, lo offro per le persone



che ci stanno provando anche
loro…».

In questo caso stiamo assistendo a
una lotta centrata su Dio, in cui il
dialogo con il Signore si alimenta di
ciò che abbiamo tra le mani. E
viceversa: le cose di ogni giorno si
aprono progressivamente alla nostra
relazione con Dio. Perché un
proposito concreto di miglioramento
sia efficace, il Vangelo ci mostra che,
prima di tutto, deve diventare
oggetto di molte conversazioni con
Dio. Si tratta di aprire tutti gli ambiti
della nostra azione a quel grande
orizzonte di senso che è la nostra
relazione con il Signore. «Se
lavoriamo con Cristo, ogni nostro
sforzo ha senso, anche quando non
arrivano i risultati che speravamo,
perché l’eco delle opere fatte per
amore giunge sempre in Cielo»[4].

Ciò che rallegra davvero il cuore di
un padre o di una madre non è tanto



che il figlio piccolo faccia tutto bene,
quanto che ogni tanto li guardi e
sorrida; che condivida con loro le sue
battaglie. I piccoli, anche se si
impegnano, sbagliano facilmente; ma
cercano continuamente il dialogo
con i genitori, attraverso lo sguardo o
i gesti, sempre con il cuore. Ed è
proprio questa corrente di amore e
comunicazione ciò che più
desiderano i genitori. Anche Dio
nostro Padre si aspetta lo stesso da
noi: un flusso continuo di fiducia, di
amore e di dialogo. E tutta la vita è
l’ambiente in cui deve svilupparsi
questa relazione fiduciosa con il
nostro Padre Dio. San Josemaría
invitava tutti ad avanzare su questa
strada: «Parla, parla con il Signore:
“Sono stanco, Signore, non ce la
faccio più. Signore, questo non mi
riesce; tu, come lo faresti?”»[5].

Vivere di questa relazione



Gli apostoli, forse senza rendersene
troppo conto, vivevano in un dialogo
continuo con il Signore, alimentato
dalle circostanze più normali della
vita quotidiana. I Vangeli riportano
innumerevoli situazioni in cui Gesù e
i suoi parlavano con fiducia. Gli
rivolgevano domande, gli
manifestavano le loro perplessità o il
loro entusiasmo. I Dodici, dunque,
oltre che discepoli e testimoni, erano
amici con cui Gesù condivideva la
sua intimità (cfr. Gv 15,15). La
personalità di Gesù li affascinava e
allo stesso tempo li riempiva di
stupore: per loro Gesù era un grande
amico e anche un grande mistero.

Una delle cose che più li colpiva era il
rapporto di Gesù con il Padre.
Notavano con quanta frequenza si
ritirava a pregare. A poco a poco si
resero conto che Gesù era sempre in
intima conversazione con il Padre
suo. Lo stesso Gesù fa capire loro che
ciò che dice e fa scaturisce dal suo



rapporto con il Padre: «Io non ho
parlato da me stesso, ma il Padre, che
mi ha mandato, mi ha ordinato lui di
che cosa parlare e che cosa devo
dire» (Gv 12,49); «Quando avrete
innalzato il Figlio dell'uomo, allora
conoscerete che Io Sono e che non
faccio nulla da me stesso» (Gv 8,28).

A volte il nostro Signore esternava
quel dialogo intimo con il Padre. Per
esempio, al ritorno dei settantadue
discepoli che aveva inviato davanti a
sé in varie città e villaggi, i quali
tornavano meravigliati
dall’esperienza di agire nel nome di
Gesù Cristo: guarivano, scacciavano
demoni… «Signore, anche i demòni si
sottomettono a noi nel tuo nome», gli
dicevano pieni di gioia (Lc 10,17).
Allora Gesù si rivolge ad alta voce al
Padre e, colmo di gioia, esclama: «Ti
rendo lode, o Padre, Signore del cielo
e della terra, perché hai nascosto
queste cose ai sapienti e ai dotti e le
hai rivelate ai piccoli. Sì, o Padre,



perché così hai deciso nella tua
benevolenza» (Lc 10,21). Un’altra
occasione in cui si sente Gesù parlare
ad alta voce con il Padre è il
momento solenne della risurrezione
di Lazzaro. In quell’atmosfera di
dolore per la morte dell’amico, Gesù
prende la parola ed esclama: «Padre,
ti rendo grazie perché mi hai
ascoltato. Io sapevo che mi dai
sempre ascolto, ma l'ho detto per la
gente che mi sta attorno, perché
credano che tu mi hai mandato» (Gv
11,41-42). Possiamo immaginare lo
stupore di coloro che lo udirono
parlare in quel modo con il Padre
suo. Come avrebbero potuto
dimenticare quelle parole?

Parlando in questo modo, Gesù svela
ai suoi amici il mistero della sua
intimità divina: la sua vita interiore.
Ciò che è più intimo in Gesù è la sua
relazione con il Padre. Gesù vive di
questa relazione. Una relazione che è
un dialogo ininterrotto di conoscenza



e di amore, che si concretizza nel
desiderio permanente di compiere la
sua volontà. Così lo fa capire ai suoi:
«Il mio cibo è fare la volontà di colui
che mi ha mandato e compiere la sua
opera» (Gv 4,34). Gesù sta dicendo in
molti modi che vive della sua
relazione con il Padre, che la sua
intimità personale è proprio quella
relazione. La teologia lo esprimerà
dicendo che il Figlio è una relazione
sussistente: tutto nella Seconda
Persona della Santissima Trinità è
filiazione, relazione al Padre.

Poco a poco, ma soprattutto con il
dono dello Spirito Santo, i discepoli si
renderanno conto che quella fonte
nascosta, quella relazione di Gesù
con il Padre, è la sua identità più
profonda. E desidereranno
prenderne parte. Per questo, in
un’occasione, Filippo dirà al Signore:
«Signore, mostraci il Padre e ci
basta» (Gv 14,8). E per questo gli
chiedono di insegnare loro a pregare,



a scoprire quella sorgente di vita
dalla quale Lui stesso vive. E Gesù
insegnerà loro il Padre Nostro (cfr. Lc
11,1-4).

Attraverso Gesù, Verbo per mezzo del
quale tutte le cose sono state create
(cfr. Col 1,16), anche noi ci
scopriamo, nel più profondo del
nostro essere, in una relazione
intima e profonda con il Padre[6]. Lo
percepiva con grande forza nel suo
cuore sant’Ignazio di Antiochia,
quando scriveva: «una sorgente
d’acqua viva mormora dentro di me
e mi dice: Vieni al Padre»[7]. Il fatto
che Dio mi ama, che mi ha creato
perché sia felice con Lui, costituisce il
nucleo più autentico della mia
persona, il senso più radicale di chi
sono; e, al contrario, «chi non sa di
essere figlio di Dio, non conosce la
più intima delle verità che lo
riguardano»[8]. Per questo la
preghiera non è qualcosa di
accessorio nella nostra vita. Il



dialogo con Dio ci permette di
abitare in noi stessi. Essere in
conversazione con Dio significa
essere nella nostra casa interiore,
essere davvero noi stessi. Se la vita
interiore di Gesù consiste in un
dialogo ininterrotto con il Padre suo,
anche la nostra vita interiore deve
nutrirsi di quel medesimo dialogo
con Dio, che è un dialogo d’amore.

«Dio ama comunicarsi, più che nel
fragore del tuono e del terremoto, nel
«sussurro di una brezza
leggera» (1Re 19,12) o, come alcuni
traducono, in una “ineffabile voce
silenziosa”. È questo l’incontro
importante, da non perdere»[9],
diceva papa Leone XIV due giorni
dopo la sua elezione. E il luogo di
quell’incontro è il cuore: «è la dimora
dove sto, dove abito (…). È il nostro
centro nascosto (…), il luogo
dell'incontro, poiché, ad immagine di
Dio, viviamo in relazione»[10]. Ci sono
però cuori che vivono in un



monologo interiore permanente. E
quando un cuore vive così, i frutti
non possono essere d’amore.
Saranno piuttosto di egoismo. Se la
conversazione interiore è centrata
sull’io, anche le opere saranno
fondamentalmente riferite a sé
stessi. La lamentela frequente, il
cattivo umore, gli scatti d’ira…
possono essere sintomi della
frustrazione provocata da quel
monologo interiore; perché «l'uomo
buono dal buon tesoro del suo cuore
trae fuori il bene; l'uomo cattivo dal
suo cattivo tesoro trae fuori il male:
la sua bocca infatti esprime ciò che
dal cuore sovrabbonda» (Lc 6,45).

Il vero tesoro di un cuore, l’unico
autentico tesoro, è la sua relazione
d’amore con Dio. Da lì, da quella
radice, sgorgheranno frutti buoni,
nelle parole e nelle opere. Per questo
Gesù dice che «solo Dio è buono» (Mc
10,18): fuori di Lui non ci sono che
tenebre, tristezza, assurdità. È il



vuoto, l’isolamento di chi, essendo
fatto per la relazione, si ritrova nel
profondo terribilmente solo. Solo
davanti al futuro, alla morte, alle
difficoltà. «Non è bene che l’uomo sia
solo» (Gen 2,18), dice Dio nel racconto
della creazione dell’uomo.

E quando l’Angelo annuncia alla
Vergine il sublime momento
dell’Incarnazione, le dice che
chiamerà suo figlio Emmanuele, che
significa Dio-con-noi. Il Salvatore
porta un nome che esprime proprio
compagnia, relazione personale.

«Senza di me non potete far
nulla» (Gv 15,5): è la relazione con
Gesù che ci salva, e che ci rende
strumenti di salvezza per gli altri.

* * *

«Cristo rimane con noi. A volte,
prima di iniziare un lavoro, san
Josemaría si rivolgeva così al
Signore: “Gesù, facciamo questo



insieme, io e te”. Gesù è con noi, e noi
siamo suoi strumenti. Questo
richiede di agire bene, di lavorare
bene; altrimenti, in qualche modo, è
come se facessimo “fare una brutta
figura” al Signore, per colpa dello
strumento. Gesù e io. È una relazione
personale, unica, insostituibile. Ma,
allo stesso tempo, l’unione con Cristo
—se è autentica— diventa unione
con il Corpo di Cristo che è la Chiesa:
comunione con Dio, comunione dei
santi. La relazione “Gesù e io” si
trasforma in unione per gli altri, con
gli altri»[11].

Carlos Ruiz Montoya

[1] Evagrio, De oratione, n. 34 (citato
nel Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2737).

[2] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2725.

[3] Cfr. San Giovanni Paolo II, Novo
millennio ineunte, n. 38.



[4] F. Ocáriz, «La luz que necesita el
mundo», meditazione, 11-05-2020.
(Traduzione nostra)

[5] San Josemaría, appunti di una
riunione a Valladolid, 22-10-1972,
raccolte nel documentario «El
corazón del trabajo». (Traduzione
nostra)

[6] Cfr. San Tommaso, Summa
Theologiae, I, q. 13 a. 7 co; De
Veritate, q. 4 a. 4 co.

[7] Sant’Ignazio di Antiochia, Ai
Romani, 7, 2.

[8] San Josemaría, Amici di Dio, n. 26.

[9] Leone XIV, Discorso al Collegio
Cardinalizio, 09-05-2025.

[10] Catechismo, n. 2563.

[11] F. Ocáriz, A la luz del Evangelio,
«Entre los dos» (Traduzione nostra).



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-
missione-14-il-luogo-dellincontro/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-14-il-luogo-dellincontro/
https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-14-il-luogo-dellincontro/
https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-14-il-luogo-dellincontro/

	Lotta, vicinanza, missione (14): Il luogo dell’incontro

