
opusdei.org

Lotta, vicinanza,
missione (10): «I
vostri anziani
faranno sogni e i
vostri giovani
avranno visioni».
Una vita che si
trasmette

Quando la relazione tra padre e
figli, e tra generazioni, assume
la forma della benedizione, è
possibile guardare al futuro
senza timore di nulla.



04/03/2025

La “tradizione” (nel senso di
“trasmissione”) è presente fin dai
primi momenti della vita della
Chiesa: è una dinamica che nasce con
essa e che, in un certo senso, ne
riassume l’essenza stessa. San Paolo
la individua in attività centrali come
l’evangelizzazione o la celebrazione
dell’Eucaristia: «A voi infatti ho
trasmesso, anzitutto, quello che
anch’io ho ricevuto», scrive per due
volte ai Corinzi (cfr. 1Cor 11, 23; 15,
3). Non si tratta semplicemente della
comunicazione di un insegnamento:
è una trasmissione che porta con sé
una sorta di generazione. Per questo
dice loro: «Potreste infatti avere
anche diecimila pedagoghi in Cristo,
ma non certo molti padri: sono io che
vi ho generato in Cristo Gesù
mediante il Vangelo» (1Cor 4, 15). Ciò
che è in gioco non è una semplice



trasmissione di conoscenze, perché
la verità del cristianesimo non
consiste in una serie di principi
astratti, ma in qualcosa di tanto
concreto quanto una Persona, una
Persona che ci comunica la propria
vita. Per questo lo stesso san Paolo
scrive ai Galati: «Figli miei, che io di
nuovo partorisco nel dolore finché
Cristo non sia formato in voi!» (Gal 4,
19).

Tutto questo, in realtà, non è un
modo di esprimersi esclusivo di san
Paolo. Anche san Giovanni si rivolge
ai fedeli chiamandoli «figlioli
miei» (cfr. 1Gv 2, 1), e san Pietro
parla di loro come di «bambini
appena nati» (1Pt 2, 2). Nell'esistenza
cristiana c'è una nascita a una nuova
vita, che chiede di essere trasmessa
ad altre persone. È un movimento
che ha la sua origine nel Padre e che
si incarna in Gesù Cristo: «Tutto è
stato dato a me dal Padre mio;
nessuno conosce il Figlio se non il



Padre, e nessuno conosce il Padre se
non il Figlio e colui al quale il Figlio
vorrà rivelarlo» (Mt 11, 27). Cristo
non solo rivela il Padre, ma ci dona
ciò che ha ricevuto da lui: Gesù si è
fatto uomo ed è venuto nel mondo
affinché coloro che lo accolgono
«abbiano la vita e l’abbiano in
abbondanza» (Gv 10, 10). Accogliere
il cristianesimo richiede di nascere
«dall’alto», di rinascere «da acqua e
Spirito» (Gv 3, 3.5).

La benedizione di un padre

La trasmissione dell'Alleanza è uno
dei temi chiave che percorrono
l'Antico Testamento. Nella storia dei
patriarchi, il momento centrale di
questa trasmissione è la benedizione
del figlio da parte del padre. È
impossibile dimenticare la scena in
cui Giacobbe si sostituisce al fratello
Esaù per ricevere la benedizione di
Isacco (cfr. Gn 27) o quella in cui
Giacobbe benedice a uno a uno i suoi



dodici figli, annunciando ciò che sarà
di loro (cfr. Gn 49). Ugualmente
toccante è il passo in cui Davide
benedice suo figlio Salomone,
preferendolo a tutti gli altri (cfr. 1Re
1-2) o, ancora, quello in cui Mattatia,
in un tempo di idolatria e
persecuzione, benedice i suoi figli,
affidando loro il compito di essere
zelanti per la legge e pronti a dare la
vita per l'Alleanza (1Mac 2, 49 ss.).

In tutti questi casi la benedizione del
padre trasmette al figlio il dono che
egli stesso ha ricevuto da Dio. Vi sono
diverse preghiere di questo tipo. È
molto bella, ad esempio, quella che
Isacco pronuncia su Giacobbe.
Quando quest’ultimo si avvicina al
padre e lo bacia, Isacco sente il
profumo dei suoi abiti ed esclama:
«Ecco, l'odore del mio figlio come
l'odore di un campo che il Signore ha
benedetto. Dio ti conceda rugiada dal
cielo, terre grasse, frumento e mosto
in abbondanza. Popoli ti servano e



genti si prostrino davanti a te. Sii il
signore dei tuoi fratelli e si prostrino
davanti a te i figli di tua madre. Chi ti
maledice sia maledetto e chi ti
benedice sia benedetto!» (Gn 27,
27-29). Altre preghiere di
benedizione seguono una struttura
simile. Il padre riconosce nel figlio
qualcuno che ha ricevuto da Dio i
doni necessari per mantenere viva
l’Alleanza; prega Dio affinché gli
conceda il suo favore, intuendo che
la sua vita sarà esposta a molte
difficoltà; infine, gli trasmette
interamente il dono ricevuto,
insieme alla responsabilità che ne
deriva. Tuttavia, mentre nel caso dei
patriarchi e dei re la benedizione
avviene solo al termine della vita, in
altri casi viene anticipata. Nel libro
di Tobia, ad esempio, la benedizione
avviene quando il figlio di Tobi deve
assumersi la responsabilità del
futuro della casa familiare. Il padre
gli trasmette tale responsabilità
accompagnandola con consigli che



rappresentano un esempio di
saggezza (cfr. Tb 4).

Nel Nuovo Testamento, ciò che si
comunica non è più la promessa
dell'Alleanza, ma la sua realtà: il
dono della Salvezza e la missione di
portarla a tutti i confini della terra.
La paternità non è più quella del
sangue, e la trasmissione viene
anticipata nel tempo. Paolo, per
esempio, affida a Timoteo e a Tito
alcune delle Chiese che egli stesso
aveva fondato. In una delle lettere a
Timoteo, si presenta come apostolo,
scelto senza merito: Cristo, scrive,
«mi ha giudicato degno di fiducia
mettendo al suo servizio me» (1Tm 1,
12). Ed è questo che trasmette al
giovane: «Questo è l'ordine che ti do,
figlio mio Timòteo, in accordo con le
profezie già fatte su di te, perché,
fondato su di esse, tu combatta la
buona battaglia» (1Tm 1, 18). L’intera
lettera ha il tono di una benedizione
paterna, piena di saggi consigli e di



incoraggiamenti, poiché molti
ritenevano che Timoteo fosse troppo
giovane per svolgere quel compito:
«Nessuno disprezzi la tua giovane
età, ma sii di esempio ai fedeli nel
parlare, nel comportamento, nella
carità, nella fede, nella
purezza» (1Tm 4, 12). La lettura delle
cosiddette «lettere pastorali» di san
Paolo è una continua fonte di
ispirazione per chiunque si trovi a
trasmettere - dal latino tradere - la
propria fede e la propria missione.

Un Padre nell'Opus Dei

Quando san Josemaría affrontò la
difficile questione della propria
sepoltura, chiese che su una lapide
molto semplice, fossero incise le
parole: Peccator - Orate pro eo
[Peccatore - Pregate per lui].
Tuttavia, vedendo l'espressione degli
architetti, aggiunse sorridendo: «Se
volete, potete aggiungere queste altre
parole: genuit filios et filias [generò



figli e figlie]»[1].Se la prima
espressione nasceva dalla
consapevolezza della sua condizione
personale, la seconda riguardava la
fecondità che Dio aveva donato alla
sua vita, che egli contemplava con
meraviglia.

Fin da giovane san Josemaría aveva
avuto la consapevolezza di essere
chiamato a essere «padre, maestro e
guida di santi»[2]. Questo era il modo
in cui doveva diffondere la luce
ricevuta dal Signore: «anche
raccogliendo fedelmente lo spirito
dell'Opus Dei, il diritto dell'Opera
sarebbe lettera morta se il Fondatore
non avesse trasmesso qualcosa di
vivo: uno stile, una tradizione, una
spiritualità che dessero continuità
storica a questo modo di
santificarsi»[3]. Da qui lo sforzo che
mise per far sì che i suoi figli
interiorizzassero questa vita; e da qui
anche il suo desiderio che molte
persone potessero passare per il



Collegio Romano già dalla fine degli
anni Quaranta. Un semplice episodio
di quegli anni lo dimostra. Durante
una riunione a Roma con un gruppo
di membri dell'Opera, si iniziò a
parlare di libri. Don Álvaro stava per
pubblicare uno studio, e san
Josemaría commentò anche alcune
pubblicazioni che aveva in mente.
All'improvviso, diede una svolta
sorprendente alla conversazione e,
indicando coloro che erano con lui,
disse: «Guarda che biblioteca! Queste
sono le mie opere!»[4].

Formava i suoi figli secondo lo spirito
che lui stesso aveva ricevuto e, al
contempo, aveva verso di loro il
gesto paterno di affidare quel dono
nelle loro mani. Già nei primi anni,
quando in Spagna si viveva un clima
di persecuzione religiosa, chiedeva ai
giovani che lo seguivano: «Se io
muoio, continuerai tu l’Opera?»[5].
Era un modo di condividere con loro
la responsabilità che Dio aveva posto



sulle sue spalle. Più avanti, quando
giunse il momento di portare il
carisma dell’Opera in nuovi Paesi,
inviò figlie e figli suoi con mezzi
molto modesti e canali di
comunicazione spesso precari; in
altre parole, con una fiducia enorme
nel fatto che avrebbero saputo
portare ovunque lo stesso spirito che
avevano ricevuto. Infine, è ben noto
quanto soffrì, durante gli ultimi anni
della sua vita, di fronte alla crisi in
cui stava entrando il mondo, e in
particolare la Chiesa. Tutto veniva
messo in discussione, tutto criticato,
tutto si voleva abbandonare. È
significativo che in quel momento
storico desiderasse circondarsi a
Roma di giovani. In fondo, erano loro
a essere nati in quell’epoca: erano
coloro che meglio potevano
sintonizzarsi con quanto di buono
c’era negli anni in cui crescevano e
che avrebbero potuto orientare nel
modo migliore i desideri di
rinnovamento. Forse per questo li



chiamò: perché loro erano il futuro.
Molti ricordano il gesto che era solito
fare, posando le sue mani sulle spalle
di alcuni di quei giovani, mentre
diceva: «Mi appoggio su di te». Era
un modo per dire loro che lasciava
nelle loro mani ciò che aveva
ricevuto da Dio. Questo lo esprimeva
in mille modi, sia con i direttori e le
direttrici, sia con persone appena
incorporate all’Opera. Era
un’espressione in più della paternità
che Dio gli aveva donato.

Una paternità che si trasmette

Questa paternità è indimenticabile
per coloro che l’hanno sperimentata
in prima persona; ma fa parte anche
dell’eredità che san Josemaría volle
lasciare ai suoi figli. Di fatto,
qualsiasi persona che abbia
raggiunto una certa maturità,
chiunque abbia qualcosa da
trasmettere al mondo, fa l’esperienza
di una certa paternità. Il fondatore



dell’Opera promosse fin da giovane
questa consapevolezza in coloro che
lo circondavano. Lo fece in
particolare quando parlava agli
insegnanti. In Solco, per esempio, si
trova un consiglio che viene da
lontano: «Professore: abbi l’anelito di
far comprendere agli alunni, in poco
tempo, quello che a te è costato ore di
studio riuscire a veder chiaro» (Solco,
n. 229). È bello, in questo senso, ciò
che scriveva Álvaro d’Ors,
soprannumerario e professore
ordinario di Diritto romano, nei suoi
appunti personali. Nel corso della
sua vita aveva formato molti studiosi
di Diritto romano. Ripensando ai
suoi discepoli, e in particolare a
coloro che in quel momento
occupavano le cattedre che lui stesso
aveva ricoperto, commentava:
«Avere una successione è sempre
motivo di soddisfazione. Morire
senza eredi è tanto triste, se non di
più, che non avere nulla da lasciare
in eredità»[6].



Lo stesso vale per tante altre
professioni, almeno per quelle che
trasmettono un’eredità culturale,
tecnica, ecc. San Josemaría lo
applicava anche, e in modo speciale,
a coloro che ricevono un incarico di
governo nell’Opera. Pedro Casciaro
ricordava come insisteva con loro
riguardo al fatto «che avevano il
dovere morale di non rendersi
insostituibili»[7]. In negativo, era
solito indicare un esempio che aveva
conosciuto da giovane. Lo riportò
nella “Lettera” che scrisse ai
direttori: «Ricordo - come caso
curioso - quello di un cuoco di un
seminario, dove alcune volte mi sono
dovuto fermare durante i miei viaggi
di lavoro sacerdotale in Spagna.
Quell’uomo, quando preparava
qualche piatto che considerava
straordinario - non lo era, in realtà -,
mandava via gli aiutanti dalla
cucina, affinché non imparassero la
ricetta»[8]. In positivo, sottolineava
che il direttore doveva essere «al



tempo stesso uno scopritore, un
formatore, un distributore di
persone»[9].

Ma non solo i direttori e le direttrici:
tutti siamo chiamati a vivere quella
paternità che porta a riconoscersi
eredi di un grande dono e, allo stesso
tempo, responsabili di trasmetterlo,
come vita, alla generazione
successiva. Come farlo? Forse il
primo passo, perché sta alla base di
tutto il resto, è ricordare che la
Chiesa è comunione: comunione con
la Trinità e comunione tra persone
umane. Il prelato lo ha recentemente
ricordato a proposito dell’Opera:
«Comunione di persone equivale a
comunione di libertà, comunione di
iniziative personali che rientrano
anch’esse nel “fare l’Opus Dei”,
comunione di generazioni»[10]. Queste
libertà, iniziative e generazioni si
trovano unite nella comunione, e
ciascuna di esse svolge un ruolo
insostituibile. Quando esistono



un’origine, un’eredità e una missione
comune, la comunione dà vita, allo
stesso tempo, a manifestazioni di
unità e di pluralità[11]. Questo può
portare a incomprensioni, e persino
a tensioni, che sono comuni sia
dentro che fuori dalla Chiesa. In
effetti, a livello sociologico, è stato
recentemente osservato come le
differenze tra generazioni si stiano
sviluppando, negli ultimi anni, a una
velocità sempre maggiore[12].
Tuttavia, riguardo alla
consapevolezza di far parte di una
comunione, le differenze possono
essere conciliate attraverso la via
dell’amore, della carità. San
Josemaría ha scritto che «più che nel
“dare”, la carità consiste nel
“comprendere”» (Cammino, n. 463).
In un recente incontro con le
famiglie, il prelato dell’Opera ha
commentato questo insegnamento,
sottolineando che comprendere non
significa, innanzitutto, scusare i
difetti o accettare le differenze, ma



«comprendere il positivo», cioè
vedere il bene che c’è in una
persona, il bene di cui è capace, e
apprezzarlo. E aggiungeva: «lo
troveremo sempre, se ci muove
l’amore»[13]. Si scopre così il valore
che c’è negli altri, ed è possibile
allora avere fiducia in loro. Infatti,
valorizzare - confermare - è il primo
modo di amare, e lo è in modo
particolare per una madre, per un
padre.

Come in una grande sinfonia

L’assimilazione e l’incarnazione di
un carisma non avvengono in modo
automatico, né tantomeno
spontaneo. Per questo la Chiesa
prevede per le persone periodi più
intensi di formazione, di
discernimento e di maturazione. Al
tempo stesso, una volta verificata la
maturità di una persona, è essenziale
ricordare che non è chiamata a
essere una fotocopia di nessuno.



Ogni carisma veramente vivo si
sviluppa in una sana pluralità di stili,
come quella che esisteva tra gli
apostoli o tra le sante e i santi nel
corso della storia, anche all’interno
di uno stesso cammino vocazionale.

Ciò che conta davvero è imparare a
riconoscere il valore di ogni modo
diverso di vedere e di vivere, il bene
che ciascuno rappresenta. Quando
questo avviene all’interno di una
comunione di fede, il clima di
convivenza tra persone e generazioni
diventa una benedizione condivisa: i
giovani guardano con gratitudine ai
più anziani, e questi ultimi con
serenità e fiducia ai giovani. Questo
atteggiamento è più naturale quando
si è vissuta la paternità spirituale,
perché il padre, di fatto, non
sostituisce il figlio; lo genera, lo
educa, lo aiuta a crescere... lo
accompagna affinché possa fiorire e
prendere in mano la propria vita, la
vita che entrambi hanno ricevuto.



Infine, in questa comunione, ognuno
è chiamato a scoprire la propria
funzione, come in una grande
sinfonia. A questo proposito, papa
Francesco cita spesso le parole del
profeta Gioele: «Dopo questo, io
effonderò - dice Dio - il mio spirito
sopra ogni uomo e diverranno
profeti i vostri figli e le vostre figlie; i
vostri anziani faranno sogni, i vostri
giovani avranno visioni» (Gl 3, 1; cfr. 
At 2, 17). Una volta, lo ha spiegato
così: «Se i giovani e gli anziani si
aprono allo Spirito Santo, [...] danno
vita a una combinazione
meravigliosa»[14] in cui entrambi
crescono. I primi trasmettono il
radicamento in un passato in cui Dio
ha operato; i secondi, nutriti da
quelle radici, aprono il futuro. «Se
camminiamo insieme, giovani e
anziani, potremo essere ben radicati
nel presente e, perciò, frequentare il
passato e il futuro: frequentare il
passato per imparare dalla storia e
per guarire le ferite che a volte ci



condizionano; frequentare il futuro
per alimentare l’entusiasmo, far
germogliare sogni, suscitare profezie,
far fiorire speranze»[15]. Di fronte al
dispiegarsi della salvezza nella
storia, ogni generazione ha un ruolo
proprio e insostituibile. Come in una
sinfonia: il violino non può sostituire
i timpani, né gli ottoni possono fare
la parte dei legni. Ciò che conta è che,
mentre ciascuno interpreta la
propria parte, tutti restino uniti in
un’opera comune, in cui ogni
persona è preziosa. Da qui
l’importanza di conoscersi, di
condividere tempi e spazi, di
interessarsi agli altri. Anche tra le
diverse generazioni si verifica
quanto il prelato dell’Opus Dei
indicava in una delle sue lettere: «La
fraternità, da semplice relazione
fondata sulla comune filiazione,
diventa amicizia in virtù dell’affetto
tra fratelli, con ciò che comporta di
reciproca sollecitudine, di
comprensione, di comunicazione, di



servizio attento e delicato, di aiuto
materiale, ecc.»[16], e tutto questo
nasce dalla consapevolezza della
propria paternità e della propria
filiazione.

* * *

La trasmissione - il generare - è nel
cuore della Chiesa. Così come Gesù
venne dal Padre e affidò ai suoi
discepoli la salvezza, a ogni
generazione spetta il compito di
trasmettere questa eredità piena di
Vita. «L’odore di mio figlio è come
l’odore di un campo che il Signore ha
benedetto», diceva Isacco nel
benedire suo figlio. San Josemaría ha
ripreso queste parole parlando
dell’Opera che «ha il profumo dei
frutti maturi»[17]. Con questa
espressione, che ha ripetuto molte
volte, spesso davanti ai suoi figli più
giovani, trasmetteva a tutti la sua
fiducia e mostrava un sano orgoglio
paterno[18]. Quando la relazione tra



Padre e figli, e tra generazioni,
assume la forma della benedizione, è
possibile guardare al futuro senza
timore. In questo contesto
risplendono la filiazione e la
fraternità, alimentate dalla
consapevolezza di una comune
vocazione divina, che si trasmette di
generazione in generazione.

[1] Cfr. P. Urbano, Josemaría Escrivá,
romano, Milano, Leonardo
Mondadori, 1996.

[2] San Josemaría, Appunti intimi, n.
1725, in A. Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell'Opus Dei, vol. I,
Leonardo International, 1999.

[3] Ibidem

[4] S. Bernal, Monsignor Josemaría
Escrivá de Balaguer. Appunti sulla



vita del Fondatore dell'Opus Dei,
Milano, Ares, 1977.

[5] Mons. Julián Herranz ricorda
alcuni modi affettuosi con cui san
Josemaría sottolineava che lui
sarebbe andato via, ma che l’Opera
sarebbe continuata: cfr. J. Herranz, 
Nei dintorni di Gerico, Milano, Ares,
2005.

[6] Testo inedito, citato in G. Pérez
Gómez, Álvaro d’Ors. Sinfonia de una
vida, Madrid, Rialp 2020, p. 539.

[7] Pedro Casciaro, Al di là dei sogni
più audaci. Gli inizi dell’Opus Dei
accanto al fondatore, Edizioni Ares,
Milano, 2016, p. 169.

[8] San Josemaría, Lettera 27, n. 52;
cit. in A. Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell'Opus Dei, vol. III,
Madrid, Leonardo International,
2004.



[9] San Josemaría, Istruzione 31-
V-1936, n. 20, cit. in A. Vázquez de
Prada, Il Fondatore dell'Opus Dei, vol.
III, Leonardo International, 2004, p.
326.

[10] F. Ocáriz, Lettera pastorale,
10-02-2024, n. 13.

[11] Cfr. Dicastero per la Dottrina
della Fede, Lettera Communionis
Notio, 28-05-1992, n. 15.

[12] Ad esempio, uno studio recente
ha identificato fino a sei generazioni
che convivono attualmente; cfr. J.
Twenge, Generations, New York,
Atria Books 2023.

[13] F. Ocáriz, Incontro con le
famiglie, 16-07-2024.

[14] Papa Francesco, Esortazione
apostolica Christus vivit, 25-03-2019,
n. 192.

[15] Ibid., n. 199.



[16] F. Ocáriz, Lettera pastorale,
1-11-2019, n. 14.

[17] San Josemaría, Lettera 29, n. 9,
con riferimento specifico al testo di 
Gn 27, 27.

[18] Cfr. ad esempio l'omelia «I sogni
si sono fatti realtà», pronunciata il 9
gennaio 1968 davanti ai giovani del
Collegio Romano e raccolta in In
dialogo con il Signore, n. 1.

Lucas Buch

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-
missione-10-i-vostri-anziani-faranno-

sogni-e-i-vostri-giovani-avranno-visioni-
una-vita-che-si-trasmette/ (15/12/2025)

https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-10-i-vostri-anziani-faranno-sogni-e-i-vostri-giovani-avranno-visioni-una-vita-che-si-trasmette/
https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-10-i-vostri-anziani-faranno-sogni-e-i-vostri-giovani-avranno-visioni-una-vita-che-si-trasmette/
https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-10-i-vostri-anziani-faranno-sogni-e-i-vostri-giovani-avranno-visioni-una-vita-che-si-trasmette/
https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-10-i-vostri-anziani-faranno-sogni-e-i-vostri-giovani-avranno-visioni-una-vita-che-si-trasmette/
https://opusdei.org/it-it/article/lotta-vicinanza-missione-10-i-vostri-anziani-faranno-sogni-e-i-vostri-giovani-avranno-visioni-una-vita-che-si-trasmette/

	Lotta, vicinanza, missione (10): «I vostri anziani faranno sogni e i vostri giovani avranno visioni». Una vita che si trasmette
	La benedizione di un padre
	Un Padre nell'Opus Dei
	Come in una grande sinfonia


