
opusdei.org

L’Opus Dei, San
Josemaría Escrivá,
Franco e il
franchismo

Offriamo una serie di
documenti che aiutano a fare
chiarezza sulle origini e
sull’infondatezza delle accuse a
Escrivà o all’Opus Dei di aver
appoggiato il regime di Franco.

09/12/2007

Premessa: l’Opus Dei per sua stessa
natura non si occupa in nessun modo
di questioni politiche. L’unico campo



di azione della prelatura è la
formazione spirituale. Ogni
attribuzione di posizioni politiche
all’Opus Dei è sempre frutto di un
fraintendimento.

San Josemaría, fondatore dell’Opus
Dei, in un intervista rilasciata a “Le
Figaro” il 16 maggio 1966, ribadì
questo concetto rispondendo a una
domanda sulle implicazioni
dell’Opus Dei nella vita pubblica
spagnola del periodo (cfr. Colloqui
con mons. Escrivá, Ares, 2002):

“ciascuno dei membri dell'Opus Dei
agisce con piena libertà e con piena
responsabilità personale, senza
coinvolgere né la Chiesa né l'Opera,
perché i membri non fanno leva né
sulla Chiesa né sull'Opera per
svolgere le loro attività personali.
Persone formate a una concezione
militaristica dell'apostolato e della
vita spirituale, saranno portate a
interpretare il lavoro libero e



personale dei cristiani come
un'azione di gruppo. Ma io le dico, e
non mi stanco di ripeterlo dal 1928 a
questa parte, che la diversità delle
opinioni e delle scelte pratiche, nelle
questioni temporali e nel campo
teologico lasciato alla libera
discussione, non costituisce affatto
un problema per l'Opera: anzi, il
pluralismo che esiste ed esisterà
sempre fra i membri dell'Opus Dei è
una manifestazione di buono spirito,
di onestà di vita, di rispetto delle
legittime opzioni di ciascuno”.

Lo stesso concetto è ripreso nel testo
del vaticanista Andrea Tornielli
“Escrivá fondatore dell’Opus
Dei” (Piemme, 2002). Il libro è stato
scritto prendendo in esame le
testimonianze e gli atti del processo
di canonizzazione di San Josemaría.
Il giornalista si sofferma sul criterio
di libertà che permea lo spirito
dell’Opus Dei:



“Conseguenza di questo spirito di
libertà e del fine ‘eminentemente
apostolico’ dell’Opus Dei è la
pluralità delle opzioni temporali. ‘Un
pluralismo – si legge nella Positio
(documento del processo di
canonizzazione, ndr) – che risponde
all’ampia varietà di estrazione
culturale e sociale dei suoi membri e
che impedisce in modo assoluto che
l’Opus Dei possa svolgere un’azione
di gruppo in qualsiasi campo, sia
esso professionale, economico,
sociale, politico, ecc. E pertanto
appoggiare specifici interessi di
parte’. (...) Queste citazioni sono
indispensabili per inquadrare le
incomprensioni di cui l’Opera fu
fatta oggetto negli anni Cinquanta e
Sessanta, in merito ad alcuni
avvenimenti politici spagnoli”.

Nel suo libro Opus Dei, la vera storia
(Newton Compton editori, 2006) John
Allen affronta il tema dei rapporti tra
Opus Dei e il regime di Franco,



analizzando i fatti che contribuirono
al formarsi del pregiudizio che
l’Opera fosse filofranchista:

“L'ipotesi di una posizione franchista
da parte di Escrivá e dell'Opus Dei si
basa normalmente sul fatto che nel
1957 tre membri dell'Opus Dei
divennero ministri del governo di
Franco. Alberto Ullastres Calvo,
professore di storia economica
presso l'Università di Madrid,
divenne ministro del Commercio; lo
scienziato Laureano López Rodó
divenne segretario tecnico del
Ministero degli esteri (poi fu ministro
senza portafoglio e commissario per
il piano di sviluppo economico);
Mariano Navarro Rubio,
amministratore delegato del Banco
Popular, andò al Ministero del
tesoro. Nel 1962 un altro membro
dell'Opus Dei, Gregorio López Bravo
Castro, divenne ministro
dell'Industria. In La Spagna da
Franco a oggi (Bari, Laterza, 1981),



Raymond Carr e Juan Pablo Fusi
hanno descritto questi ministri
dell'Opus Dei come «sostenitori di
una crescita rapida - capitalistica - e
della "neutralizzazione" della politica
per mezzo della prosperità»”.

Di fronte a questo Allen fa notare che
all’epoca numerosi cattolici
appartenenti a diverse
organizzazioni avevano ricoperto
cariche istituzionali:

“L'Opus Dei non è stata l'unica
organizzazione in Spagna i cui
membri hanno servito il regime di
Franco. Il presidente dell'Azione
Cattolica spagnola, Alberto Martino
Artajo, fu nominato ministro degli
Affari Esteri nel luglio 1945 e, prima
di accettare l'incarico, ricevette la
benedizione ufficiale dei vescovi
spagnoli. Ma di 116 ministri
nominati da Franco in undici governi
tra il 1939 e il 1975, solo otto erano
membri dell'Opus Dei. Uno degli otto



morì tre mesi dopo la nomina e altri
quattro detennero l'incarico solo in
un governo. I ministri dell'Opus Dei
erano considerati parte dell'ala
"tecnocratica" del regime di Franco e
alcuni storici attribuiscono loro il
merito di aver introdotto le riforme
economiche che hanno portato
l'economia spagnola nel mondo
moderno”.

Nello stesso periodo Allen registra la
presenza di diversi membri dell’Opus
Dei tra le fila degli oppositori del 
caudillo a riprova della libertà
politica dei membri dell’Opus Dei:

“Vi furono anche numerosi membri
dell'Opus Dei attivi nell'opposizione
antifranchista. Il numerario Rafael
Calvo Serer fu un monarchico
liberale e una importante figura del
mondo della cultura. Nel 1953 venne
espulso dal Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas, il
consiglio superiore per la ricerca



scientifica, per aver pubblicato a
Parigi un saggio che criticava il
governo di Franco. Dal 1966 fu
proprietario del giornale «Madrid»,
finché questo non venne chiuso dalla
censura governativa. Dovendo
affrontare una serie di processi
giudiziari nei tribunali di Franco,
andò in esilio a Parigi. Al suo ritorno
unì le forze con il segretario del
Partito comunista spagnolo per
fondare la Junta Democrática, creata
per preparare la strada a una
transizione democratica dopo
Franco. Antonio Fontán, un altro
membro dell'Opus Dei, collaborò con
Calvo Serer al «Madrid». Alla fine la
sede del giornale fu fatta saltare in
aria dalle forze franchiste. Manuel
Fernández Areal, numerario
dell'Opus Dei, venne incarcerato
sotto Franco per alcuni articoli critici
da lui pubblicati nel «Diario Regional
de Valladolid».



Padre Pere Pascual, sacerdote
dell'Opus Dei, era un aggregato laico
quando, negli anni '60, fondò
un'associazione clandestina di
giornalisti che tentavano di spingere
il regime di Franco verso le riforme.
Pascual fu coinvolto in una delle
prime serie proteste contro il regime
a Barcellona, ricordata come la
caputxinada. Essa ebbe luogo in un
convento di frati cappuccini a Sarrià,
un quartiere di Barcellona, tra il 9 e
l'11 marzo 1966. Ebbe inizio come
incontro clandestino di una nuova
unione studentesca, creata in
opposizione all'ufficiale associazione
studentesca legata alla Falange. Essa
riuniva persone di svariate opinioni
politiche, compresi il centro-sinistra
e il Partito comunista clandestino. Il
9 marzo, un'ora dopo l'inizio
dell'incontro, arrivò la polizia
franchista chiedendo a tutti di
abbandonare il convento e mostrare
i documenti. Circa duecento
partecipanti decisero di restare e



proseguire con conferenze, tavole
rotonde e dibattiti. Per più di
quarantott'ore furono ospiti dei
cappuccini. Quando infine l'incontro
ebbe termine, Pascual, che era uno
degli organizzatori, fu processato ed
ebbe il divieto di pubblicare. Oltre a
Pascual, presero parte alla
caputxinada altri membri laici
dell'Opus Dei: per es. Robert Espì e
Francesco Brosa. L'avvenimento
assunse un forte valore simbolico in
tutta la Spagna, in parte perché esso
rappresentò una forma di protesta
culturale e non violenta.

In nota agli eventi appena descritti,
aggiungiamo che l'unico cardinale,
arcivescovo, o vescovo spagnolo mai
incarcerato sotto Franco fu Herranz,
dell'Opus Dei, al tempo giovane
studente universitario. Egli aveva
preso parte a una piccola azione di
protesta scrivendo su un muro di
Madrid lo slogan: «Vogliamo una
rivoluzione agraria in Andalusia» (il



padre di Herranz aveva fatto il
medico in Andalusia e Herranz disse
di essere particolarmente sensibile
alle questioni della riforma e della
giustizia agraria di quella regione).
La polizia franchista arrestò i giovani
pensando fossero comunisti.
Passarono la notte in prigione, ma
furono rilasciati dopo che dalle
tasche di Herranz venne fuori un
rosario. Questa, secondo la logica
della polizia, era una prova certa che
non fosse comunista. Disse Herranz
riguardo all'episodio: «Mi piaceva
questo [genere di protesta],
soprattutto nei confronti di una
società che era un po' troppo
uniforme, troppo a destra»”.

Inoltre Allen descrive anche quale
fosse l’atteggiamento di Josemaría
Escrivá di fronte agli eventi
dell’epoca:

“Escrivá era a conoscenza di tutte
queste attività, ma, secondo i



protagonisti, non intervenne mai, né
presso i membri che lavoravano nel
governo di Franco, né presso quelli
che protestavano contro di esso.
Escrivá era convinto che, fintantoché
rispettavano gli insegnamenti della
Chiesa cattolica, i membri dell'Opus
Dei dovessero essere liberi di seguire
le loro inclinazioni politiche. (…)
L'impressione generale è che Escrivá
facesse di tutto per restare neutrale
rispetto al regime di Franco, anche se
personalmente provava della
simpatia per un leader che faceva il
possibile per essere un cristiano
retto. Non si può sostenere un'accusa
di "franchismo", se non nel senso
generico che molti cattolici spagnoli
furono inizialmente sostenitori di
Franco. Infatti, come abbiamo visto,
vi fu una diffusa partecipazione di
membri dell'Opus Dei ad attività
antifranchiste. Il massimo che si può
dire è che Escrivà non era nemmeno
"antifranchista". Sua principale
preoccupazione sembrerebbe la



stabilità della società spagnola, allo
scopo di tenere a bada i movimenti
radicali che avrebbero potuto
ripetere gli orrori della guerra civile.
Escrivá non cercò di dettare
particolari soluzioni politiche, né ai
suoi membri né alle autorità
spagnole”.

Sull’atteggiamento del fondatore in
quegli anni c’è anche la
testimonianza di Mons. Alvaro del
Portillo, il suo più stretto
collaboratore e successore alla guida
dell’Opus Dei fino al 1994. Con queste
parole descrive il clima di
quell’epoca:

“Nel caso del franchismo, bisogna
ricordare che la conclusione della
Guerra civile segnò il rifiorire della
vita della Chiesa, delle associazioni,
delle scuole cattoliche, con una netta
presa di posizione della Gerarchia a
favore del generale Franco, che
ovunque era considerato



provvidenziale. Basti pensare che, al
termine della Guerra civile, sulla
facciata delle cattedrali di tutte le
città spagnole che erano sede
episcopale, era stato apposto lo scudo
della Falange con la scritta: “caduti
per Dio e per la Spagna. Presenti!”. Il
fondatore dell’Opus Dei protestò più
volte per questo abuso. In questa
situazione, il Padre, pur
riconoscendo a Franco il merito della
pacificazione, dovette opporre
resistenza a due pericoli: da una
parte la strumentalizzazione della
fede, con la pretesa di monopolizzare
la rappresentanza dei cattolici nella
vita pubblica da parte di determinati
gruppi; dall’altra la tendenza di
alcuni ambienti cattolici a servirsi
del potere pubblico come di un
braccio secolare: due facce del
clericalismo, insomma.” (…)

“Quando, negli anni cinquanta,
alcuni membri dell’Opera
diventarono ministri di Franco, il



Padre non approvò né disapprovò:
essi agivano nella loro libertà di
cittadini cattolici, rispettosi della
Gerarchia, anche se non mancò chi
ritenne di attribuire all’Opera come
tale pressioni o ingerenze in campo
politico. Le difficoltà e
incomprensioni non mancarono”.

(Alvaro del Portillo, Intervista sul
fondatore dell’Opus Dei, Ares, 1992)

Ciò che stava a cuore al fondatore
era la libertà dei membri dell’Opera
nelle questioni temporali. Tanto è
vero che la difese anche da attacchi
che venivano da istituzioni del
Regime. È eloquente in proposito una
lettera che il fondatore dell’Opus Dei
scrisse il 28 ottobre 1966 al ministro
José Solis, capo della Falange:

«Stimatissimo amico,

mi giunge fin qui il chiasso della
campagna che la stampa della
Falange, che dipende da V. E., sta



facendo così ingiustamente contro
I'Opus Dei.

«Le ripeto una volta ancora che i
membri dell'Opera - tutti e ciascuno -
hanno una assoluta libertà
personale, come se non
appartenessero all'Opus Dei, in tutte
le questioni temporali e in quelle
teologiche che non sono di fede e che
la Chiesa lascia alla libera disputa
degli uomini. Non ha perciò alcun
senso mettere in evidenza
l'appartenenza all'Opera di una
determinata persona, quando si tratti
di questioni politiche, professionali,
sociali, ecc.; così come non sarebbe
giusto, parlando delle attività
pubbliche di V E., tirar in ballo la
moglie o i figli o la sua famiglia.

«Con lo stesso modo errato di
procedere si comportano le
pubblicazioni che vengono ispirate
dal suo Ministero: in questo modo
non ottengono altro risultato che



quello di offendere Dio, facendo
confusione fra ciò che è spirituale e
ciò che è terreno, mentre è evidente
che i dirigenti dell'Opus Dei non
possono fare nulla per coartare la
legittima e completa libertà
personale dei membri, che, d'altra
parte, non nascondono mai che
ognuno di loro si rende pienamente
responsabile dei suoi propri atti e di
conseguenza che la pluralità delle
opinioni esistenti fra i membri
dell'Opera è e sarà sempre un'altra
manifestazione della loro libertà e
una prova in più del loro buono
Spirito, che li porta a rispettare le
opinioni degli altri.

«Nell'attaccare o nel difendere il
pensiero o il pubblico operato di un
altro cittadino, abbiano l'onestà - che
è un dovere di giustizia - di non far
riferimento, sotto alcun punto di
vista, all'Opus Dei: questa famiglia
spirituale non interviene né può
intervenire mai in nessun campo in



scelte politiche o terrene, perché i
suoi fini sono esclusivamente
spirituali.

«Spero che Ella abbia capito la mia
sorpresa sia all'annuncio di questa
campagnia diffamatoria come
davanti alla sua realizzazione; sono
sicuro che si renderà conto del
grosso errore che commettono e
delle responsabilità che in coscienza
si assumono davanti ai giudizio di
Dio per lo sproposito che suppone il
denigrare una istituzione che non
influisce - né può influire - sull'uso
che come cittadini i membri che la
compongono, sparsi nei cinque
continenti, fanno della loro libertà
personale senza rifuggire dalla
personale responsabilità.

«Le chiedo di por fine a questa
campagna contro l’Opus Dei, dato
che l'Opus Dei non è responsabile di
nulla. Altrimenti dovrò pensare che
non mi ha capito e resterà chiaro



allora che V. E. non è in grado di
comprendere né di rispettare la
libertà, qua libertate Christus nos
liberavit, la libertà cristiana degli
altri cittadini.

«Litighino pure fra di loro, anche se
io non sono amico dei litigi, ma non
immischino ingiustamente in queste
lotte quello che sta al di sopra delle
passioni umane.

«Colgo questa occasione per inviarLe
i miei saluti e per benedirLa con i
suoi.

In Domino».

Infine c’è un aspetto non secondario
da tenere presente: l’Opus Dei è ed è
sempre stata – fin dal suo inizio -
un’istituzione a carattere universale.
Le vicende che la riguardano nel
periodo pre e dopo Franco in
territorio iberico non sono altro che
un aspetto locale e non generale.
Sottolinea bene questo punto Vittorio



Messori nel suo Opus Dei, un’indagine
(Oscar Mondadori):

“I rapporti di alcuni membri con
Franco e il franchismo sono
considerati dall'Opus Dei come «un
caso particolare spagnolo». Non,
dunque, qualcosa di centrale, come
talvolta sono stati rappresentati dai
critici dell'Istituzione. In effetti, a
conferma ulteriore di avere «visto»
qualcosa che doveva estendersi a
tutto il mondo e che non era di certo
limitato al bisogno di un Paese e di
un tempo determinati, don Escrivá
progettò subito di spostarsi a Roma.
La guerra civile prima e la guerra
mondiale poi glielo impedirono. Ma
già nel 1946 si imbarcava su una
specie di cargo malandato nel porto
di Barcellona, sbarcava a Genova e
da lì raggiungeva, con mezzi di
fortuna, quella città da cui non si
sarebbe più spostato, fissandovi la
sede di un'Opera che si voleva
universale e che solo nella città



«cattolica» per eccellenza poteva
realizzare la sua missione di
estendersi a tutto il mondo. «Romana
e mariana»: così voleva l'Opus Dei.
Inoltre, ormai da decenni la
maggioranza dei membri non è più
spagnola. Oggi, più che mai, gli
iberici non sono che una minoranza,
…”.

Messori riporta le parole dello stesso
fondatore in un intervista degli anni
Sessanta a un giornale americano:
“Oggi, comunque, la Spagna non, è
che uno dei 65 paesi in cui ci sono
persone dell’Opus Dei. Il quale ha
avuto là la sua origine geografica, ma
fin dall'inizio il suo scopo è
universale». E così prosegue Messori:
“Dunque, sarà doveroso esaminare
con attenzione il «caso Franco»,
consapevoli però che non si tratta,
oggettivamente, di un fatto centrale
bensì, in qualche modo, marginale.
O, almeno, locale e legato a un tempo



preciso e ormai definitivamente
trascorso”.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lopus-dei-san-
josemaria-escriva-franco-e-il-

franchismo/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lopus-dei-san-josemaria-escriva-franco-e-il-franchismo/
https://opusdei.org/it-it/article/lopus-dei-san-josemaria-escriva-franco-e-il-franchismo/
https://opusdei.org/it-it/article/lopus-dei-san-josemaria-escriva-franco-e-il-franchismo/
https://opusdei.org/it-it/article/lopus-dei-san-josemaria-escriva-franco-e-il-franchismo/

	L’Opus Dei, San Josemaría Escrivá, Franco e il franchismo

