
opusdei.org

Liberi per costruire
il futuro

Esseri liberi non è solo un
diritto: comporta una
responsabilità, che deve
indurre i cristiani a interessarsi
delle questioni che riguardano
la società e dare un proprio
contributo ai problemi di ogni
epoca con soluzioni pluraliste.
Pubblichiamo un articolo sulla
libertà e la responsabilità
sociale del cristiano.

12/05/2007



Vi voglio ribelli, liberi da ogni
legame, perché vi voglio – Cristo ci
vuole! – figli di Dio (1). San
Josemaría, senza mai stancarsi,
stimolò tutte le persone che
incontrava ad avere il coraggio di
essere liberi, con il rischio e la
responsabilità conseguenti, e a
difendere o a far uso di questa
libertà, che è stata loro guadagnata
da Cristo, senza aspettare che venga
loro concessa da altri, in particolare,
nell’ambito politico, dal potere
costituito.

Questa è una delle chiavi per
comprendere sino in fondo la
grandezza della vita ordinaria; in
essa ogni uomo e ogni donna deve
crescere, giorno dopo giorno, in ciò
che è il nucleo della propria dignità:
la libertà personale dei figli di Dio.

Durante la sua vita san Josemaría fu
testimone, con dolore, di vari
fenomeni culturali e sociali che sono



all'origine di una forte
spersonalizzazione: massificazione,
alienazioni, totalitarismi e dittature,
deformazioni dovute al
clericalismo... A questi attacchi
contro la persona e la sua libertà san
Josemaría reagì con sensibilità
cristiana, in difesa della dignità di
ogni essere umano.

Un esempio del suo coraggio nel
difendere la libertà di tutti è
l’articolo «La ricchezza della fede»,
pubblicato nel 1969 su un quotidiano
di Madrid.

A lui – e a noi – è toccato vivere in
una situazione culturale paradossale,
dove una forte percezione della
libertà andava di pari passo con il
suo continuo deterioramento. Per
esempio, la visione parziale della
libertà, trasformata nella pura
capacità di scelta, svincolata dalla
perfezione che ogni persona è
chiamata a conquistare.



In molti nostri contemporanei si può
osservare anche una abdicazione
dalla libertà personale nell'impegno
per costruire la società; è una
spersonalizzazione che porta a
rinunciare all’esercizio della libertà,
cedendola inconsapevolmente a chi
ha ben altre impostazioni.

Spesso lo Stato si assume il compito
di provvedere a tutte le necessità dei
cittadini, inibendo la loro libertà
responsabile. Molte persone – che
pure hanno un ampio ventaglio di
possibili scelte su temi minori – sono
scarsamente libere, nel senso che
sembrano aver rinunciato a riflettere
sulle decisioni fondamentali che
configurano i diversi stili di vita;
oppure il loro diritto a una
informazione adeguata viene
vanificato con meccanismi diversi, il
più delle volte occulti.

Davanti alla potenza di certe
strutture di potere, di mercato, di



comunicazione, le persone si sentono
ridotte all’anonimato,
inconsapevolmente recluse nella loro
vita privata, e smarriscono la propria
condizione di soggetti attivi nella
costruzione della società, nel mondo
del lavoro, nel progresso umano.

Con i suoi insegnamenti san
Josemaría aiuta a difendersi dalla
possibile abdicazione dalla libertà e
dalla responsabilità, ad andare oltre
una vita costretta nei confini del
lavoro e della famiglia.

Secondo il Fondatore dell’Opus Dei,
la libertà è, nel suo significato
principale e radicale, libertà davanti
a Dio e per Dio e quindi strettamente
legata alla sua azione creatrice, che si
deve sviluppare e deve crescere per
mano dell’uomo, fatto a sua
immagine e somiglianza. Alla libertà
si unisce la responsabilità. Invece,
nell’anonimato della massificazione,
si perde la responsabilità personale e



restano solo individui, spogliati del
loro fondamentale carattere di
persone.

San Josemaría si sforzava di far
uscire le persone dalla massa
anonima, composta di individui
isolati e privati di una relazione
autenticamente umana con Dio e con
gli altri.

Come maestro di vita cristiana
voleva formare persone libere, figli
di Dio che lottano per stare con
Cristo sulla Croce, che cercano di
rispondere alla libera donazione e
all’annichilamento di Dio con una
libera donazione di se stessi. Quando
la libertà e la responsabilità sono
presenti insieme, si stimolano a
vicenda nella crescita personale. La
mancanza di una delle due è una
perdita antropologica.

Perciò, quando parlava di libertà
personale, san Josemaría
incoraggiava i cristiani, come



manifestazione di libertà
responsabile, a prendere parte attiva,
insieme agli altri cittadini, ai più vari
tipi di associazioni, sindacati, partiti
politici..., cercando di intervenire
nelle decisioni umane dalle quali
dipendono il presente e il futuro
della società.

Lo sottolineò molte volte: Con
libertà, e secondo le tue
inclinazioni o qualità, prendi
parte attiva ed efficace alle
associazioni oneste, pubbliche o
private, del tuo paese, con una
partecipazione piena di senso
cristiano: queste organizzazioni
non sono mai indifferenti per il
bene temporale ed eterno degli
uomini (2).

Le grandi sfide della storia devono
trovare i cristiani preparati, con il
senso di responsabilità di chi sa
identificarsi con Cristo sulla Croce,
che salva e libera dalle schiavitù. Noi



figli di Dio, cittadini della stessa
specie degli altri, dobbiamo
prendere parte «senza paura» a
tutte le attività e organizzazioni
oneste degli uomini, perché Cristo
vi si renda presente. Se, per
trascuratezza o comodità,
ciascuno di noi, liberamente, non
fa in modo di intervenire nelle
opere e nelle decisioni umane, da
cui dipendono il presente e il
futuro della società, nostro
Signore ce ne chiederà
strettamente conto (3).

Tra le applicazioni del suo modo di
concepire la libertà a una esistenza
umana e cristiana, si trova un’eroica
difesa del legittimo campo
dell’opinabile nel terreno
professionale e nel mondo delle idee
politiche, sociali, economiche,
culturali, teologiche, filosofiche o
artistiche.



San Josemaría ha sempre
sottolineato l’esistenza di un
legittimo e sano pluralismo,
caratteristico della mentalità laicale,
vale a dire, del modo caratteristico di
pensare che ha nella libertà uno dei
suoi elementi fondamentali; e ha
sempre contrapposto questa
concezione della libertà al
clericalismo e al laicismo
secolarizzatore, che non rispettano
né la giusta autonomia delle realtà
temporali, né la natura e le leggi
poste da Dio nelle sue creature. 
Quando si capisce fino in fondo il
valore della libertà, quando si
ama appassionatamente questo
dono divino dell’anima, si ama il
pluralismo che la libertà
necessariamente comporta (4).

Su questo terreno san Josemaría
dovette andare contro corrente,
sviluppando le potenzialità della
libertà e radicandole nel loro
fondamento teologico; e anche



difendendo con vigore la libertà
come la caratteristica essenziale della
secolarità dei fedeli laici.

Ciò non vuol dire che nel clero o fra i
religiosi la libertà non esiste.
Significa piuttosto sottolineare che
l’attività dei laici cristiani nel mondo,
in quanto cristiani, dev’essere
evidenziata dalla libertà,
logicamente una libertà cristiana,
guidata dalle verità della fede e
soprattutto dalla Verità che è Cristo.

Una formula di san Josemaría
esprime con efficacia questa idea: 
Nelle cose temporali non esistono
dogmi (5). Con questo non aveva
intenzione di sostenere una sorta di
«liberalismo cristiano», nel senso di
separare le attività secolari – politica,
scienze, arti... – dalla fede, che
resterebbe relegata alla vita di pietà
e alla teologia. Nulla di più contrario
al suo pensiero.



Con grande forza ha sempre
sostenuto, come parte del messaggio
sulla santificazione del lavoro e delle
strutture secolari, che la fede
cristiana deve illuminare tutti i
problemi temporali e che il cristiano
non può esimersi dall’essere tale
quando fa il parlamentare, il medico,
l'architetto o la padrona di casa,
perché deve santificare la famiglia, il
lavoro e il mondo per portarli a
Cristo (e qui entra in gioco il suo
concetto fondamentale di unità di
vita). Ma questo deve farlo non come
un fondamentalista, ma in libertà,
senza che le soluzioni o le scelte
personali, illuminate dalla fede, per
quanto nobili ed esatte possano
essere, vincolino o impegnino la
Chiesa.

È noto come san Josemaría difese la
libertà dei fedeli dell’Opus Dei;
spesso diceva che nella Prelatura si
può avere qualsiasi tipo di posizione
politica purché non sia contraria alla



fede cattolica; affermava anzi che 
tale pluralismo è una manifestazione
di buono spirito (6).

In altre parole, gli sembrava un
ottimo segno che tra le persone
dell’Opus Dei vi fosse diversità di
visioni politiche e affermava con
forza che mai vi sarebbero stati
membri impegnati a imporre dogmi
nelle cose temporali.

Voler legare la fede cristiana a una
soluzione specifica in campo
temporale, sia pure buona e con le
migliori intenzioni, sarebbe una
forma di clericalismo. Un
clericalismo che tacciava con forza di
tirannia, perché annullava la libertà
personale degli altri; il che è
incompatibile con la secolarità
cristiana, inseparabile dalla libertà.

Il suo amore per la libertà lo portò a
prodigarsi per dare una formazione
molto accurata, anche sul piano
teologico, affinché ogni fedele



potesse poi muoversi con libertà
nella santificazione del lavoro e
nell’attività apostolica, senza
aspettare ordini. Su questo punto,
come in molti altri, pur senza pretese
di originalità, fu un innovatore.

Non va d’accordo con la dignità degli
uomini tentare di stabilire alcune
verità assolute in questioni dove per
forza ognuno deve guardare le cose
dal suo punto di vista, in base ai suoi
interessi particolari, alle sue
preferenze culturali e alla sua
esperienza peculiare (7). Questa
circostanza a volte è vista –
giustamente – come una
manifestazione della finitezza
umana. Però si noti come qui si
mette meglio in evidenza un
elemento della dignità umana. San
Josemaría mette ora l’accento della
dignità delle persone nella ricchezza
conoscitiva implicata nelle
prospettive del pensiero degli altri:
ecco perché la pretesa di stabilire



«verità assolute» in tali questioni
presuppone un impoverimento, una
sfiducia nei contributi altrui alla
verità, che contrasterebbe con la
dignità umana.

Perciò arriva ad affermare che certe
volte molteplici soluzioni possono
essere altrettanto valide e anche
armonizzabili. San Josemaría diceva
che ciascuno di noi ha l’obbligo di
avere la mente rivolta alle cose
temporali, e non è necessario che sia
in modo uniforme e uguale per tutti.
Infatti molti pareri personali diversi
possono essere soluzioni buone,
nobili, sacrificate, e tutte meritano
rispetto.

Giunge ad affermare che non solo è
possibile che una persona si sbagli,
ma che, anche quando ha ragione, è
possibile che l’abbiano pure gli altri.
Un oggetto che a uno sembra
concavo sembrerà convesso a quelli



che lo vedono da una prospettiva
diversa.

È bene ricordare che san Josemaría
contempla la libertà nel senso più
profondo, grazie alla luce con la
quale lo Spirito Santo gli fece
presentire e in qualche modo
comprendere la filiazione divina.
Essere figli di Dio significa essere
persone libere.

La libertà dei figli di Dio è frutto
della kénosis, dell'abbassamento del
Verbo. È sulla Croce che Cristo mette
in atto in modo sublime e con piena
libertà il suo amore infinito alla
Volontà del Padre e alla liberazione
di tutti gli uomini mediante la sua
Passione e Morte, ed è là che otterrà
la vittoria della Risurrezione. La
corrente trinitaria d’amore arriva al
culmine con la Passione, ed è di
questo amore che si abbevera il
cristiano, e con esso si deve
identificare.



Quando giunge l’ora segnata da
Dio per salvare l’umanità dalla
schiavitù del peccato, vediamo
Gesù nel Getsemani soffrire fino al
sudore di sangue (cfr. Lc22, 44) e
accettare spontaneamente e senza
resistenza il sacrificio che il Padre
esige (8).

Questa accettazione spontanea e
sottomessa è un esercizio altissimo
della libertà e della nobiltà di voler
servire tutta l’umanità. Così Cristo ci
ha acquistato la libertà.

N O T E

(1) Amici di Dio, n. 38.

(2) Forgia, n. 717.

(3) Forgia, n. 715.

(4) Colloqui, n. 98.

(5) Articolo L'avventura della libertà,
pubblicato su Studi Cattolici, Milano,
XI-1969, p. 782-784.



Oppure: pubblicato su: "San
Josemaría Una libertà da vivere",
brani scelti a cura di Andrea
Mardegan, Paoline 2004, p. 219-226.

(6) Colloqui, n. 98.

(7) Articolo L'avventura della libertà,
pubblicato su Studi Cattolici, Milano,
XI-1969, p. 782-784.

Oppure: pubblicato su: "San
Josemaría Una libertà da vivere",
brani scelti a cura di Andrea
Mardegan, Paoline 2004, p. 219-226.

(8) Amici di Dio, n. 25.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/liberi-per-
costruire-il-futuro/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/liberi-per-costruire-il-futuro/
https://opusdei.org/it-it/article/liberi-per-costruire-il-futuro/
https://opusdei.org/it-it/article/liberi-per-costruire-il-futuro/

	Liberi per costruire il futuro

