
opusdei.org

Lettera del prelato
(16 febbraio 2023) |
Fraternità

In queste righe monsignor
Fernando Ocáriz ci invita a
riflettere su alcune modalità e
manifestazioni della fraternità.

16/02/2023

Scarica la lettera in formato
digitale

ePub ► Lettera pastorale del prelato
(16 febbraio 2023)

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/lettera-pastorale20230220110334128179.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/lettera-pastorale20230220110334128179.epub


Mobi ► Lettera pastorale del prelato
(16 febbraio 2023)

PDF ► Lettera pastorale del prelato
(16 febbraio 2023)

Carissimi, Gesù protegga le mie figlie
e i miei figli!

1. In questa lettera desidero invitarvi
a considerare insieme alcuni aspetti
di quelle parole del Signore tante
volte meditate: «Questo è il mio
comandamento: che vi amiate gli uni
gli altri come io ho amato voi» (Gv 15,
12).

Gesù ci ha amati fino al punto di dare
la vita per tutti e per ciascuno. Lo
sappiamo e desideriamo crederlo con
una fede più viva ed efficace che,
come gli Apostoli, gli chiediamo di
concederci: «Accresci in noi la
fede!» (Lc 17, 5). Così potremo

https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/lettera-pastorale20230220110340617315.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/lettera-pastorale20230220110340617315.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/lettera-pastorale20230220110347219991.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/lettera-pastorale20230220110347219991.pdf


ripetere con assoluta convinzione,
come san Giovanni: «E noi abbiamo
conosciuto e creduto l’amore che Dio
ha in noi» (1 Gv 4, 16).

«Dio è amore» (1 Gv 4, 8) e ci invita
ad amare: «E questa è la nostra
vocazione più alta, la nostra
vocazione per eccellenza; e ad essa è
legata anche la gioia della speranza
cristiana. Chi ama ha la gioia della
speranza, di arrivare a incontrare il
grande amore che è il Signore»[1].

Il nostro amore di Dio, carità
soprannaturale, è la risposta
all’amore divino per tutti e per
ciascuno di noi che il Signore stesso
ci propone come modello e
prospettiva del nostro amore del
prossimo. L’amore di Dio e del
prossimo sono talmente uniti che
«molto spesso la testa e il cuore non
sono in grado di discernere se un
qualunque gesto di fraternità è un
servizio reso a Dio o ai fratelli:



perché, nel secondo caso, stiamo
servendo Dio due volte»[2].

2. Nella nostra vita l’amore del
prossimo è così decisivo che
«sappiamo che siamo passati dalla
morte alla vita, perché amiamo i
fratelli» (1 Gv 3, 14). La carità si
sviluppa in infinite forme e
abbraccia il mondo intero. Nessuno
ci può essere indifferente, perché
«ciascuno di noi è il frutto di un
pensiero di Dio. Ciascuno di noi è
voluto, ciascuno è amato, ciascuno è
necessario»[3].

A partire da queste righe vorrei che
riflettessimo su alcune disposizioni e
manifestazioni in cui si esprime
significativamente la fraternità. Si
potrebbero riassumere con queste
parole di san Josemaría: «Con quanta
insistenza l’Apostolo san Giovanni
predicava il mandatum novum! –
“Amatevi gli uni gli altri!”. – Mi
metterei in ginocchio, senza far



scena – me lo grida il cuore – per
chiedervi per amor di Dio di volervi
bene, di aiutarvi, di darvi la mano, di
sapervi perdonare»[4].

Dimensioni della comprensione

3. La parola comprensione potrebbe,
nel contesto delle relazioni personali,
richiamare uno soltanto dei suoi
significati: non stupirsi dei difetti e
degli errori degli altri. Se così fosse,
tuttavia, non risulterebbe del tutto
comprensibile quel punto di 
Cammino: «Più che nel “dare”, la
carità consiste nel “comprendere”»[5].

La comprensione che nasce dalla
carità, dall’amore, “comprende”:
“vede”, anzitutto, non i difetti o le
mancanze ma le virtù e le qualità
degli altri. Ricordo una meditazione
dettata da don Javier il 26 agosto
1999, durante un corso estivo a
Olbeira (una casa di ritiri in Galizia –
Spagna): ci esortava con energia e
con affetto a «non vedere le persone



attraverso la lente dei difetti ma
quella delle virtù». L’amore ci fa
riconoscere con gioia quel che c’è di
positivo negli altri. Dobbiamo
«godere della felicità del prossimo
come dei nostri successi»[6], il che è
l’esatto contrario dell’oscuro peccato
dell’invidia nel suo aspetto di
tristezza per il bene altrui.

D’altra parte chiunque vale sempre
più di quanto riusciamo a cogliere
normalmente. Spesso succede un po’
quello che leggiamo nella Scrittura,
come quando la Lettera agli Ebrei ci
invita a non scordarci dell’ospitalità:
«alcuni, praticandola, senza saperlo
hanno accolto degli angeli» (Eb 13, 2).

4. La comprensione che nasce
dall’amore permette anche di notare
i difetti e le mancanze altrui: così si
può comprendere la persona sia nei
suoi lati negativi che in quelli
positivi. E possiamo stare sicuri,
poiché lo vede l’amore che è



sapientissimo, che quelli positivi
sono molto più numerosi di quelli
negativi. Ad ogni modo, gli aspetti
negativi non sono motivi di
allontanamento ma di preghiera e di
aiuto, eventualmente di un affetto
più grande e, se serve, di correzione
fraterna.

Nostro Padre ci ha raccomandato
tanto questa dimostrazione di carità,
talvolta eroica: «Praticate la
correzione fraterna, ne sit populus
Domini sicut oves absque pastore (Nm
27, 17), perché questa Famiglia
soprannaturale dell’Opera di Dio non
finisca per diventare un branco di
pecore senza pastore. Vi ho sempre
insegnato, figlie e figli miei, che
nell’Opera dobbiamo essere ognuno
pastore e pecora»[7].

5. Siamo tutti deboli e non possiamo
stupirci di provare sentimenti di
avversione o di incomprensione nei
confronti di altre persone. Tuttavia,



non possiamo ammetterli e
giustificarcene; dovremo, piuttosto,
cogliere l’occasione per chiedere al
Signore di perdonarci, di renderci
più capaci di amare e di aumentare
in noi quel frutto dell’amore che è la
comprensione. Senza scoraggiarci
per la nostra fragilità, chiederemo
aiuto a Dio per poter arrivare a
dirgli, colmi di gratitudine: «Hai
allargato il mio cuore» (Sal 119, 32).

Per esempio, è importante che
lottiamo per dominare e mitigare la
spontanea insofferenza dei difetti
reali o immaginari degli altri
(talvolta il difetto risiede piuttosto
nel nostro sguardo). Questo genere di
impazienza può portarci a mancare
di comprensione e, pertanto, di
carità. San Cipriano di Cartagine
disse assai chiaramente: «La carità,
che è vincolo di fraternità e
fondamento della pace e che
consolida l’unità, è superiore alla
speranza e alla fede, precede le opere



e la testimonianza dei martiri e
rimarrà eternamente con noi nei
regni celesti. Ma se le togli la
pazienza si svuota e si estingue»[8].

6. La comprensione, frutto
dell’amore fraterno, aiuta anche a
non fare discriminazioni in base alla
diversità che si può rilevare nelle
persone con cui si convive. In realtà,
molto spesso la diversità è ricchezza
di caratteri, sensibilità, interessi…
Spiega nostro Padre: «Dovete vivere
una fraternità senza fluttuazioni, che
passi sopra simpatie o antipatie
naturali, amandovi come autentici
fratelli e trattandovi con la
comprensione che caratterizza una
famiglia davvero unita»[9].

Oltre a sforzarci di voler bene agli
altri e di comprenderli, è importante
che ci lasciamo voler bene. Vi ricordo
ciò che vi ho scritto in un’altra
occasione: «È importante crescere in
affabilità, gioia, pazienza, ottimismo,



delicatezza e in tutte le virtù che
rendono amabile la convivenza,
perché così le persone possano
sentirsi bene accolte ed essere
felici»[10]. Creiamo in tal modo un
clima fraterno nel quale ognuno
avvalora l’affetto dell’altro e,
insieme, godiamo del cento per uno
promessoci dal Signore e ci
incamminiamo verso la vita eterna
(cfr. Mt 19, 29).

Il tesoro del perdono

7. La comprensione è, inoltre, in
stretta relazione con quella realtà di
straordinaria importanza che è il
perdono; chiedere perdono e
perdonare. Nell’aprile del 1974
nostro Padre ci diceva che «quel che
c’è di più divino nella nostra
esistenza cristiana, di figli di Dio
nell’Opus Dei, è perdonare chi ci ha
fatto del male». Con grande
semplicità aggiungeva: «Io non ho
dovuto imparare a perdonare,



perché il Signore mi ha insegnato ad
amare». Forse, fra le tante
conseguenze e manifestazioni della
filiazione divina, non avremmo,
come prima cosa, considerato
spontaneamente il perdono.
Tuttavia, capiamo che essere figli di
Dio vuol dire che siamo Cristo,
immedesimati in lui. Che Cristo è
entrato nel mondo, il Figlio eterno si
è fatto Uomo, proprio per perdonare.
E che quindi «niente ci rende tanto
simili a Dio come l’essere indulgenti
e perdonare»[11].

Quanto spesso recitiamo e
meditiamo il padrenostro! Perdonare
gli altri è così importante che è
condizione necessaria per essere
perdonati da Dio. Com’è bello
pregare il Signore di insegnarci a
perdonare, realmente e in ogni
occasione. Anzi, possiamo osare di
chiedergli con santa audacia di finire
per amare tanto gli altri da non aver
bisogno, come nostro Padre, di



imparare a perdonare[12]. Sarebbe
meraviglioso che desiderassimo di
arrivare ad amare tanto da non
sentirci mai offesi.

8. Imparare a chiedere perdono in
seguito ai piccoli contrasti quotidiani
è altrettanto importante che
comprendere e perdonare. Una
richiesta sincera di perdono è spesso
l’unico modo di ricostruire la buona
armonia di un rapporto, anche
quando si ritiene, con più o meno
ragione, di aver subito il torto
maggiore. Il Figlio di Dio non fu
spinto a chiedere perdono al Padre, a
nome nostro, da motivazioni teoriche
basate sulla stretta giustizia, ma
dall’amore gratuito che pensa
soltanto a che cosa può fare per gli
altri.

Figlie e figli miei, non pensiamo che
sia una bella cosa al di sopra delle
nostre povere possibilità. È di certo
una meta molto elevata. Purtuttavia,



con la grazia di Dio vi ci possiamo
approssimare a poco a poco, se non
tralasciamo di corrispondere
all’amore di Dio con uno sforzo
spirituale quotidianamente
rinnovato.

Spirito di servizio

9. «La più grande ambizione dei figli
di Dio nel suo Opus Dei (…)
dev’essere sempre quella di 
servire»[13]. Comprendiamo bene
questa insistenza di san Josemaría se
leggiamo e meditiamo le parole del
Signore: «Il Figlio dell’uomo infatti
non è venuto per farsi servire, ma
per servire» (Mc 10, 45); «Io sto in
mezzo a voi come colui che
serve» (Lc 22, 27).

Lo spirito di servizio è espressione
dell’amore, dell’affetto con cui
facciamo totalmente nostre le
necessità degli altri. Con che forza ce
lo spiegava nostro Padre: «Non ho
difficoltà a ripeterlo continuamente.



Tutti hanno bisogno di affetto e ne
abbiamo bisogno anche nell’Opera.
Impegnatevi a far crescere sempre
più l’affetto per i vostri fratelli senza
sentimentalismi esagerati. Tutto ciò
che riguarda un mio figlio dev’essere
per davvero molto nostro: il giorno
in cui dovessimo vivere come
estranei o nell’indifferenza per gli
altri, avremmo ucciso l’Opus Dei»[14].

Pur senza volerlo, potremmo vivere
da estranei o indifferenti verso gli
altri per un eccessivo attivismo che ci
impedisca di conoscerci, stringere
rapporti personali, interessarci
attivamente agli altri. Figlie e figli
miei, mi risuonano nella mente e nel
cuore le parole che san Josemaría ci
diceva con tutta la forza del suo
spirito: «Vogliatevi bene!»

10. Desideriamo servire gli altri per
servire Gesù: «In verità io vi dico:
tutto quello che avete fatto a uno solo
di questi miei fratelli più piccoli,



l’avete fatto a me» (Mt 25, 40). È
giusto, allora, che ognuno di noi
pensi: «Solo la mia disponibilità ad
andare incontro al prossimo, a
mostrargli amore, mi rende sensibile
anche di fronte a Dio. Solo il servizio
al prossimo apre i miei occhi su
quello che Dio fa per me e su come
Egli mi ama»[15].

Tutti abbiamo fatto esperienza dello
sforzo che spesso comporta servire
gli altri. «Non dovete pensare che sia
facile fare della propria vita un
servizio. Bisogna concretizzare
questa bella aspirazione – il regno di
Dio infatti non consiste in parole, ma
in potenza (1 Cor 4, 20) – e
impegnarsi con continuità ad aiutare
gli altri non è possibile senza
sacrificio»[16]. Tuttavia, sforzarsi per
amore comporta sempre una gioia
che l’egoismo, invece, non può
procurare.



Da ultimo, lo spirito di servizio è
espressione di amore fraterno e
«l’amore fraterno può solo essere
gratuito, non può mai essere un
compenso per ciò che un altro
realizza, né un anticipo per quanto
speriamo che faccia»[17].

Seminatori di pace e di gioia

11. Una delle manifestazioni dello
spirito di servizio, che praticamente
le riassume tutte, è seminare pace e
gioia. Siccome possiamo dare la pace
e la gioia solo se le possediamo ed
entrambe sono un dono di Dio, il
modo migliore di accrescerle in noi è
attendere con premura e diligenza ai
nostri momenti di intimità con Dio: i
sacramenti e l’orazione.

Nella vita di chiunque non mancano,
più o meno spesso, con maggiore o
minore intensità, dispiaceri e
sofferenze che danno origine a
sentimenti vari di turbamento e di
tristezza. Dobbiamo passar sopra a



questi stati d’animo, quando si
affacciano al nostro spirito,
recuperando la gioia mediante la
fede nell’amore che Dio nutre, oggi e
adesso, per ciascuna e per ciascuno
di noi (cfr. 1 Gv 4, 16).

Dobbiamo trovare il fondamento
della nostra gioia non in noi ma nel
Signore, cosicché, nonostante tutto,
possiamo disporre della forza
d’animo per dimenticarci di noi
stessi e per trasmettere agli altri la
gioia che viene da Dio. Consideriamo
rivolte anche a noi le parole che
leggiamo nel libro di Neemia: «Non
vi rattristate, perché la gioia del
Signore è la vostra forza» (Ne 8, 10).

12. Nelle vostre lettere, abbastanza
spesso mi date notizia delle
situazioni difficili in cui vi trovate.
Vorrei esservi accanto per prendermi
cura con ognuna e ognuno di voi di
quel figlio malato, della madre che
patisce grandi limitazioni per la sua



età avanzata, o per condividere la
pena che vi affligge. Cerco di avere a
cuore ogni vostra cosa e di portarla
nella mia Messa di ogni giorno.

In queste e in tante altre circostanze,
ricordiamoci che il Signore benedice
con la croce e che, come assicurava
nostro Padre sulla base di un’ampia
esperienza, «l’amore autentico porta
con sé la gioia: una gioia che ha le
radici a forma di Croce»[18]. E poi, se
viviamo bene la fraternità, non
siamo mai soli: portiamo tutti
assieme – cor unum et anima una – il
dolce peso della croce del Signore,
con la certezza interiore che, alla
fine, il suo giogo è dolce e il suo peso
leggero (cfr. Mt 11, 30). Con questi
sentimenti e con il desiderio di farne
vita nostra, avremo letto e meditato
spesso quelle parole di san
Josemaría: «Dedicarsi a servire le
anime, dimenticandosi di se stesso, è
talmente efficace che Dio lo premia
con una umiltà piena di gioia»[19].



Vita in famiglia

13. La maggior parte di voi non abita
in un centro dell’Opera. Tuttavia,
come scrive nostro Padre, «tutti
coloro che fanno parte dell’Opus Dei,
figli miei, costituiscono un’unica
famiglia. Questa realtà non dipende
dal fatto di abitare sotto lo stesso
tetto. Come i primi cristiani siamo 
cor unum et anima una (At 4, 32) e
nessuno potrà mai sperimentare
nell’Opera l’amarezza
dell’indifferenza»[20].

Perché la parte preponderante dei
membri dell’Opera che non abita nei
centri, cioè i soprannumerari e gli
aggregati, riceva il calore familiare
dell’Opus Dei e possa contribuirvi, è
necessario che alcuni, i numerari e le
numerarie, facciano materialmente
famiglia nelle sedi dei centri, cui tutti
gli altri fanno riferimento a seconda
delle circostanze in cui vivono.
Evidentemente le sedi sono molto



utili per tenervi riunioni formative,
per accogliervi attività apostoliche
ecc., ma sapete bene che si può fare
tutto anche senza una sede, in modo
particolare dove il lavoro apostolico
è appena agli inizi.

Naturalmente ci sono anche
situazioni di lavoro, di salute, di
impegni familiari e d’altro genere
che consigliano o persino impongono
che alcune numerarie e alcuni
numerari non abitino nella sede di
un centro, senza che ciò debba
ridurre la loro responsabilità e la
loro dedizione, diversa ma non meno
reale, alla costruzione della nostra
casa.

14. È normale che in molte famiglie
convivano persone appartenenti a
varie generazioni (nonni, genitori,
figli) e con caratteristiche diverse. Ci
sono anche parecchie famiglie con
malati cronici, più o meno gravi. Se è
vero che, talvolta, queste situazioni



possono portare a un deteriorarsi
dell’unità familiare, è anche vero
che, molto spesso, tali difficoltà e
altre ancora possono unire di più la
famiglia, quando c’è vero amore.

Figlie e figli miei, l’Opera è una
famiglia molto numerosa, in cui ci
sono persone di differenti età e con
personalità diverse e ci sono anche i
malati. Grazie a Dio, la cura e
l’affetto con cui in Casa ci
dedichiamo ai malati è una stupenda
realtà.

15. In alcuni centri possono
presentarsi situazioni più difficili. Se
la vita in famiglia dovesse stancarvi,
cercatene sinceramente i motivi per
mettervi rimedio: considerate se
dipende soltanto dalla penuria di
risorse materiali, o dalla ovvia fatica
che comporta dedicarsi a curare gli
altri, o se invece si deve anche al
raffreddamento dell’affetto. Se anche
fosse questo il caso, non c’è motivo di



sorprendersi o di scoraggiarsi: vi
suggerisco di chiedere a Dio, con
semplicità e con audacia, di darvi un
cuore più grande, di aiutarvi a
vedere Lui negli altri e che ciò vi
riempia di gioia, come accadde ai
discepoli quando videro Gesù risorto:
«E i discepoli gioirono al vedere il
Signore» (Gv 20, 20).

D’altra parte, dietro a un
determinato carattere, ci sono
talvolta delle sofferenze che possono
spiegare un certo modo di essere o di
comportarsi. Dio conosce ciascuno
fino in fondo, anche con i suoi punti
dolenti, e ci guarda tutti con
tenerezza. Impariamo dal Signore a
guardare con i suoi occhi, a
comprendere tutti – lo ripeto
intenzionalmente –, a metterci nei
panni degli altri. «Quanti timori e
quanti pericoli può dissipare il vero
amore tra i fratelli, che non si
nomina – perché allora sembrerebbe



di profanarlo –, ma che risplende in
ogni particolare!»[21].

Non cessiamo di ringraziare il
Signore della famiglia che ci ha dato,
con la sua abbondanza di caratteri
diversi, di situazioni sociali e di
culture differenti. Al tempo stesso,
sentiamoci responsabili di
salvaguardare un tono, un clima
caratterizzato anche da «rapporti di
straordinaria finezza»[22].

Nella Chiesa e nel mondo

16. Prendersi cura della fraternità
manifesta che l’Opera, come parte
della Chiesa, è famiglia di Dio. Se ci
vogliamo bene, ci comprendiamo, ci
perdoniamo, ci serviamo gli uni gli
altri, daremo anche, in virtù della
comunione dei santi, un contributo
direttissimo all’unità di tutti i
credenti e dell’intera umanità. San
Josemaría diceva che «l’apostolato
principale che noi cristiani dobbiamo
svolgere nel mondo, la migliore



testimonianza di fede, è contribuire a
far sì che all’interno della Chiesa si
respiri il clima della carità autentica.
Se non ci amiamo davvero, se ci sono
conflitti, calunnie, discordie, chi si
sentirà attratto da coloro che
affermano di predicare la Buona
Novella del Vangelo?»[23]. Chiedo al
Signore che in casa nostra,
nell’Opera, nella Chiesa e nella
società tutta siamo sempre strumenti
di unità.

La cura della fraternità porterà
anche luce e calore nel nostro
mondo, che giace così spesso nelle
tenebre o soffre il freddo
dell’indifferenza. Le nostre case,
quelle degli aggregati e dei
soprannumerari e i centri dell’Opera,
devono essere «focolari luminosi e
lieti». Ambienti aperti, che possano
accogliere molta gente, anche chi
magari è privo del calore di una
famiglia. La testimonianza di una
famiglia cristiana che si sforza di



rimanere unita, in cui, pur con i
propri limiti, ognuno è disposto a
perdonare, a voler bene, a servire,
sarà un punto di riferimento per
molti. Come, al di sopra di ogni altra,
fu, è e sarà sempre la casa di
Nazareth. Non dimentichiamo le
parole di san Josemaría: «Noi
facciamo parte di quella famiglia».

La fraternità ben vissuta è un
apostolato direttissimo: tante
persone vedranno l’affetto che ci
portiamo e potranno esclamare,
come dissero dei primi cristiani,
«vedi come si amano»[24], si
sentiranno attratte da quell’amore
cristiano che è «una partecipazione
dell’infinita carità che è lo Spirito
Santo»[25].

* * *

17. Voglio finire rileggendo con voi
queste altre parole di nostro Padre: 
Cuore, figli miei, servitevi mettendoci
il cuore. Quando l’affetto passa



attraverso il Sacratissimo Cuore di
Gesù e il Dolcissimo Cuore di Maria,
l’esercizio della carità fraterna si
esprime in tutta la sua forza umana e
divina. Aiuta a sostenere l’onere
alleviandone il peso, rende grata la
lotta. Non è un fronzolo: irrobustisce
le ali dell’anima per salire più in alto;
la carità fraterna, che non cerca il
proprio interesse (cfr. 1 Cor 13, 5),
permette di spiccare il volo per dare
lode al Signore con lieto spirito di
sacrificio[26].

Con grande affetto vi benedice

Vostro Padre

Roma, 16 febbraio 2023

[1] Francesco, Udienza, 15-III-2017.

[2] Istruzione, maggio 1935 –
settembre 1950, n. 75.



[3] Benedetto XVI, Omelia, 24-
IV-2005.

[4] Forgia, n. 454.

[5] Cammino, n. 463.

[6] San Gregorio Magno, Homiliae in
Evangelia, 5, 3: PL 76, 1094 B.

[7] Lettera 15, n. 169.

[8] San Cipriano, De bono patientiae,
n. 15: PL 4 631 C.

[9] Lettera 30, n. 28.

[10] Lettera pastorale, 1-XI-2019, n. 9.

[11] San Giovanni Crisostomo, 
Commento al Vangelo di san Matteo,
XIX, 7.

[12] Cfr. Solco, n. 804.

[13] Lettera 15, n. 38.

[14] AGP, biblioteca, P01.



[15] Benedetto XVI, Enc. Deus caritas
est, n. 18.

[16] Lettera 8, n. 4.

[17] Francesco, Enc. Laudato si’, n.
228.

[18] Forgia, n. 28.

[19] Lettera 2, n. 15.

[20] Lettera 11, n. 23.

[21] Solco, n. 767.

[22] Istruzione, 1-IV-1934, n. 63.

[23] Amici di Dio, n. 226.

[24] Tertulliano, Apologeticum, 39: PL
1, 471.

[25] San Tommaso d’Aquino, Summa
theologiae, II-II, q. 24, a.7 c.

[26] Lettera 14-II-1974, n. 23.



Copyright © Prelatura Sanctae Crucis
et Operis Dei

(È proibita qualsiasi distribuzione o
fruizione, totale o parziale, di questo
testo senza preventiva espressa
autorizzazione del titolare del
copyright)

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-
pastorale-del-prelato-16-febbraio-2023/

(13/12/2025)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-pastorale-del-prelato-16-febbraio-2023/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-pastorale-del-prelato-16-febbraio-2023/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-pastorale-del-prelato-16-febbraio-2023/

	Lettera del prelato (16 febbraio 2023) | Fraternità

