
opusdei.org

Lettera n. 4 di san
Josemaría Escrivá,
sul modo di
annunciare la
dottrina cristiana
con l’apostolato
personale

La lettera, designata anche
dall’incipit Vos autem, è datata
16 luglio 1933 e fu inviata il 21
gennaio 1966. Questa lettera,
insieme ad altre tre, è stata
pubblicata in italiano grazie
alle Edizioni Ares, nel volume
"Lettere (I)".



19/02/2024

Scarica la lettera in MOBI

Scarica la lettera in PDF

Introduzione, a cura di Luis Cano

Di questa Lettera, come delle altre di
questo volume, sappiamo solo che
san Josemaría la consegnò alla
tipografia alla fine del 1965 e che fu
inviata alle circoscrizioni dell’Opus
Dei nel gennaio 1966, nella versione
in lingua spagnola.

Non sappiamo perché abbia scelto
per la Lettera la data simbolica del 16
luglio 1933. Oltre a un motivo di
devozione mariana (la ricorrenza
della festa della Madonna del
Carmelo) forse Escrivá pensava a
quel preciso momento storico in cui
l’Opera da lui fondata stava per fare
un passo importante, pur nell’umiltà

https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/lettera-n-420240206140550502607.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/lettera-n-420240206140559371455.pdf


di quegli inizi: insieme a quelli che lo
seguivano più da vicino, stava
cercando un appartamento che
potesse ospitare l’Accademia DYA,
che sarebbero poi riusciti ad avviare
verso la fine dell’anno.

Con DYA, l’Opus Dei avrebbe avuto
per la prima volta una sede
materiale, una propria casa dove
svolgere le attività di formazione
cristiana e di direzione spirituale che
il fondatore promuoveva. Era,
pertanto, un salto istituzionale che
ora può sembrarci modesto, ma che
non lo era in quel momento. Fu, in
effetti, l’inizio di una notevole
crescita delle attività apostoliche con
studenti e professionisti. Forse
ricordando quei momenti, san
Josemaría volle dare questa data alla
Lettera, anche in onore della
Madonna del Monte Carmelo.

Potrebbe esserci stato un altro
motivo. Nella Lettera il fondatore



ribadisce che l’apostolato dei fedeli
dell’Opus Dei dev’essere
caratterizzato dalla «santa
transigenza» e allo stesso tempo dalla
«santa intransigenza». Si deve cioè
conciliare la comprensione e il
rispetto per le persone con una
solerte fedeltà al deposito rivelato.
Della «santa transigenza» e della
«santa intransigenza» aveva già
scritto nei suoi Appunti intimi nel
1931 e in Considerazioni spirituali, di
cui proprio nel mese di luglio del
1933 fece ciclostilare la seconda
edizione, arricchita di nuovi punti. È
possibile che il ricordo di quelle idee,
o l’impiego di qualche vecchia nota
su tale tema, l’abbia indotto a
collocare idealmente l’ispirazione
della Lettera nel 1933.

Contenuto della Lettera n. 4

La Lettera, rivolta ai membri
dell’Opus Dei, espone «il cammino da
seguire nel nostro lavoro



apostolico» (4.1a). Chiarisce che il
dialogo evangelizzatore con uomini e
donne che si vogliono avvicinare alla
fede della Chiesa deve coniugare lo
spirito di comprensione e di rispetto
per la libertà delle coscienze con la
fedeltà al deposito della fede o, per
usare il lessico da lui stesso coniato:
si deve praticare la «santa
transigenza» con le persone e allo
stesso tempo la «santa intransigenza»
con l’errore.

Il tema compare già nei primi scritti
di Escrivá, negli anni Trenta, però
acquista particolare attualità intorno
al 1966, quando fece giungere questo
testo ai membri dell’Opus Dei. In un
momento di crisi teologica e
disciplinare in alcuni settori
ecclesiastici, san Josemaría fa appello
alla tolleranza con le persone, a
evitare ogni fanatismo o rigido
integralismo, ma anche alla fortezza
e alla chiarezza nell’esposizione della
dottrina. La Lettera descrive



l'atteggiamento con cui deve
svilupparsi la nuova
evangelizzazione, per usare
un’espressione attuale, in un mondo
sempre meno cristiano.

È un messaggio di ottimismo, di
amore per tutti, anche per chi rifiuta
Dio e la religione, di comprensione e
di convivenza, e al tempo stesso di
grande chiarezza: la fede e la morale
sono intangibili e non se ne possono
ridurre le esigenze pensando che i
non credenti si sentiranno più
attratti da una versione edulcorata
del cristianesimo.

Il contenuto può essere strutturato
per parti, pur senza delimitazioni
nettissime. La prima (nn. 1-5) spiega
come si svolge nel mondo
l’apostolato dell’Opus Dei, frutto
dell’amicizia e della confidenza con
tutti, pieno di comprensione, scevro
di qualsiasi atteggiamento ostile, che
cerca di imitare Cristo.



San Josemaría passa poi a spiegare in
che cosa consistono la «santa
transigenza» e la «santa
intransigenza» (nn. 6-12). La fedeltà
alla Rivelazione richiede di non
cedere nella dottrina e di restare
saldi nella verità. Ma allo stesso
tempo, la fermezza richiede
l'esercizio di varie virtù e il desiderio
di non respingere nessuno, con il
cuore traboccante di carità e lontano
da ogni fanatismo.

Nei punti seguenti (nn. 13-15)
continua sullo stesso tema,
raccomandando di essere accoglienti
e di saper convivere con tutti, di
rispettare e amare la libertà di
ciascuno, anche se sbaglia, con un
apostolato senza confini, che si
rivolge a tutte le creature.

Continua poi a parlare dell’esempio
di Cristo, che ogni discepolo deve
imitare, diventando alter Christus, un
altro Cristo. Commenta diversi



episodi del Vangelo che mostrano la
presenza nel Salvatore delle
disposizioni di cui sta trattando (nn.
16-18); prosegue poi con altri passi
analoghi del Nuovo Testamento (nn.
19-21).

Termina occupandosi della
comprensione e del dialogo con
quelli che si sono allontanati dal
cattolicesimo, lo ignorano o
addirittura lo avversano (nn. 22-26).
Insegna che bisogna saper
perdonare, avere uno spirito
universale, aprire «le porte delle
nostre case a persone di qualunque
ideologia e di ogni condizione
sociale, senza fare distinzione
alcuna, con il cuore e le braccia
pronti ad accogliere tutti» (25a).



Lettera n. 4 di san Josemaría
Escrivá

1a Vos autem dixi amicos, quia omnia
quaecumque audivi a Patre meo, nota
feci vobis[1]; vi ho chiamato amici,
perché tutto ciò che ho udito dal
Padre mio l’ho fatto conoscere a voi.
Eccovi, figlie e figli della mia anima,
alcune parole di Cristo nostro
Signore che ci indicano il cammino
da seguire nel nostro lavoro
apostolico. Dio ci ha chiamati a
diffondere i suoi insegnamenti in
tutto il mondo, per aprire i cammini
divini della terra, per far conoscere
Cristo a tanti intelletti che non sanno
nulla di Lui e, chiamandoci nella sua
Opera, ci ha dato anche un metodo
apostolico che ci fa comprendere,
scusare, praticare una fine carità nei
confronti di tutte le anime.

1b Il nostro è apostolato dell’amicizia
e della confidenza. Vogliamo ripetere
sempre con lo Spirito Santo: ego



cogito cogitationes pacis et non
afflictionis[2], concepisco progetti di
pace e non di sventura, pensieri che
vanno in cerca della concordia, che
vogliono creare un clima di carità,
indispensabile perché la parola di
Dio metta radici nei cuori. La carità è
il legame che unisce i fratelli, il
fondamento della pace; rende salda e
tenace l’unità, è superiore sia alla
fede, sia alla speranza, precede le
buone opere e i martiri, rimarrà
sempre con noi in eterno, nei regni
celesti[3].

2a Il Signore ha voluto per noi il suo
stesso spirito. Non vedete il suo
costante desiderio di stare tra la
folla? Non vi innamora vedere che
non allontana nessuno? Ha una
parola per tutti, parla a tutti con
enorme affetto, e insegna, istruisce,
porta buone nuove di gioia e di
speranza, con il fatto stupendo,
unico, di un Dio che convive con gli
uomini.



2b A volte parla loro dalla barca,
mentre siedono sulla riva; altre, sulla
montagna perché tutti sentano bene;
altre ancora nel chiasso di un
banchetto, nella quiete familiare,
camminando tra i seminati, seduto
sotto gli olivi. Si rivolge a ciascuno,
con la terminologia che ognuno può
comprendere: fa esempi di reti e di
pesci per la gente del mare; di
sementi e di vigne per gli agricoltori;
alla casalinga parlerà della dracma
smarrita; alla samaritana prendendo
spunto dall’acqua che va ad attingere
al pozzo di Giacobbe. Gesù accoglie
tutti, accetta gli inviti che gli
rivolgono e, quando non lo invitano,
è Lui a invitarsi da sé: Zachaee,
festinans descende, quia hodie in
domo tua oportet me manere[4];
Zaccheo, scendi subito perché oggi
devo fermarmi a casa tua.

2c Cristo vuole che tutti gli uomini
siano salvati[5], che nessuno vada
perduto, e si premura di dare la vita



per tutti, in uno sperpero di amore
che è perfetto olocausto. Gesù non
vuole convincere con la violenza e,
stando accanto agli uomini, in mezzo
a loro, li invita dolcemente a
seguirlo, per trovare la vera pace e
l’autentica gioia.

3a Noi, figlie e figli miei, dobbiamo
fare lo stesso, perché è la medesima
carità di Cristo che ci sprona: caritas
Christi urget nos[6]. Con la luce
sempre nuova della carità, con un
amore generoso a Dio e al prossimo,
rinnoveremo, seguendo l’esempio
che ci ha dato il Maestro, il nostro
vivo desiderio di comprendere, di
scusare, di non sentirci nemici di
nessuno.

3b La nostra disposizione nei
confronti delle anime la riassume
un’espressione dell’Apostolo che è
come un grido: caritas mea cum
omnibus vobis in Christo Iesu![7]; il
mio amore con tutti voi in Cristo



Gesù! Con la carità sarete seminatori
di pace e di gioia nel mondo, amando
e difendendo la libertà di ogni
anima, libertà che Cristo rispetta e
che Egli stesso ha conquistato per
noi[8].

3c L’Opera di Dio è nata per
diffondere in tutto il mondo il
messaggio di amore e di pace che il
Signore ci ha lasciato in eredità; per
invitare tutti gli uomini a rispettare i
diritti della persona. Voglio che i miei
figli si formino in questo modo e voi
siete gente così.

3d La vostra unità di vita deve
generare una magnanimità
spontanea, che si rinnova
continuamente, che dev’essere
manifesta e rivelarsi in tutte le cose
affinché, come soldati fedeli di Cristo
nel mondo, sappiate offrirvi in
olocausto, dicendo sinceramente: con
piena sincerità, con gioia, ho donato



me stesso, Signore, con tutto ciò che
posseggo[9].

4a Questa dev’essere la vostra
preparazione per l'apostolato che
Gesù vuole da noi, ininterrotto, come
il battito del cuore. Figli miei, il
Signore ci ha chiamati nella sua
Opera in un’epoca in cui si parla
molto di pace, e la pace non c’è, né
nelle anime, né nelle istituzioni, nella
vita sociale e tra i popoli. Si parla
continuamente di uguaglianza e di
democrazia e ci sono caste chiuse,
impenetrabili.

4b Ci ha chiamato in un’epoca in cui
si invoca la comprensione e non la si
vive, talvolta nemmeno tra persone
che agiscono in buona fede e
vogliono praticare la carità, perché,
più che nel dare, la carità consiste
nel comprendere.

4c Sono tempi in cui i fanatici e gli
intransigenti, incapaci di accogliere
le ragioni altrui, si coprono le spalle,



tacciando di violenza e aggressività
le proprie vittime. Ci ha chiamato,
infine, in un momento in cui si sente
parlare molto di unità, ma
probabilmente è difficile che si possa
riscontrare più disunione, non tanto
tra gli uomini in generale, ma tra gli
stessi cattolici.

5a In questa atmosfera e in questo
clima dobbiamo dare l’esempio
umile e audace, perseverante e
suggellato dal lavoro, di una vita
cristiana integra, laboriosa, piena di
comprensione e di amore per tutte le
anime.

5b Exiit qui seminat seminare semen
suum[10], il seminatore uscì a
seminare il suo seme, ed è quello che
dobbiamo fare noi: seminare,
dispensare buona dottrina,
condividere tutte le attività e i
progetti onesti di questo mondo, per
dare in essi il buon esempio dei
seguaci di Cristo.



5c Egli, figlie e figli miei, coepit facere
et docere[11], prima fece e poi insegnò,
e vi voglio così: santi per davvero, nel
mezzo della strada, in università, in
bottega, in casa, rispondendo a una
chiamata specialissima del Signore,
che non prevede un vago impegno,
ma una totale dedizione.

5d Tale dedizione, che dev’essere
insieme umile e silenziosa, vi
concederà la conoscenza della
grandezza, della scienza, della
perfezione di Dio, e vi farà conoscere
anche la piccolezza, l’ignoranza, la
meschinità di noi uomini. Imparerete
così a comprendere le altrui
debolezze alla luce delle vostre; a
scusare per amore, a voler stare con
tutti, perché nessuna creatura può
esserci estranea.

5e Figli miei, lo zelo per le anime
deve farci sentire amici di tutti, avere
un cuore grande, universale,
cattolico; volare come le aquile[12],



sulle ali dell’amore di Dio, e non
chiuderci nel pollaio di contese e
partigianerie meschine, che tanto
spesso isteriliscono l’operato di chi
vuole lavorare per Cristo.

5f Insomma, dobbiamo possedere
uno zelo tale da farci comprendere
che in Christo enim Iesu neque
circumcisio aliquid valet neque
praeputium, sed nova creatura[13], ciò
che conta veramente davanti alla
possibilità di fare il bene sono le
anime.

6a Non mi sfuggono le difficoltà nelle
quali potrete imbattervi. È vero,
come vi faccio sempre notare, che in
questo mondo, al quale appartenete
e che non intendete abbandonare, vi
sono molte realtà buone, frutto
dell'ineffabile bontà di Dio. Tuttavia,
gli uomini hanno anche seminato
zizzania, come nella parabola
evangelica, e hanno propalato
dottrine menzognere che avvelenano



le menti e le inducono a ribellarsi,
talora rabbiosamente, contro Cristo e
contro la sua Santa Chiesa.

6b Stando così le cose, che cosa
dovrebbe fare un figlio di Dio nella
sua Opera? Magari, come i figli del
tuono, chiedere al Signore che faccia
scendere un fuoco dal cielo e
consumi i peccatori?[14]. O lamentarsi
in continuazione, come uccelli di
malaugurio o profeti di sventura?

6c Sapete bene, figlie e figli miei, che
non è il nostro modo di fare, perché
lo spirito del Signore è ben diverso: 
Filius hominis non venit animas
perdere, sed salvare[15]. Io sono solito
tradurre questa frase dicendovi che
dobbiamo annegare il male
nell’abbondanza del bene. Il nostro
primo dovere è insegnare, volendo
bene alle anime.

6d Conoscete anche la regola per
mettere in pratica questo spirito: la 
santa intransigenza nei confronti



degli errori e la santa transigenza
verso le persone che sbagliano[16]. È
però necessario che insegniate a
praticare tale norma a molta gente,
perché è facile trovare chi confonde
l'intransigenza con l’intemperanza, e
la transigenza con la rinuncia a
diritti o a verità che non si possono
barattare.

6e Noi cristiani non possediamo le
verità che Cristo ci ha trasmesso e
che la Chiesa custodisce come se si
trattasse di realtà umane o di un
patrimonio personale di cui ciascuno
dispone a capriccio. Sono di Dio, è la
Chiesa a custodirle e non possiamo
cedere, fare sconti, transigere su ciò
che non ci appartiene.

7a Non è questa, peraltro, la ragione
fondamentale della santa
intransigenza. Ciò che appartiene al
deposito della Rivelazione, ciò che
per fede in Dio, che non può
ingannarsi né ingannare,



conosciamo come verità cattolica
non può essere oggetto di
compromessi, semplicemente perché
è la verità, e la verità non ammette
vie di mezzo.

7b Avete mai pensato a che cosa
succederebbe se, a forza di voler 
transigere, si facessero nella nostra
santa fede cattolica tutti i
cambiamenti che pretendessero gli
uomini? Si potrebbe arrivare a
qualcosa che troverebbe il consenso
di tutti, a una specie di religione
caratterizzata da una vaga
inclinazione morale, da un
sentimentalismo sterile che, di certo,
con un po’ di buona volontà, può
essere reperito in qualunque
aspirazione al soprannaturale.
Tuttavia, non sarebbe più la dottrina
di Cristo, un tesoro di verità divine,
ma una realtà umana che né salva né
redime; un sale diventato insipido.



7c La follia di cedere sui princìpi, la
pretesa di ridurre le divergenze
dottrinali, le concessioni su ciò che fa
parte del deposito intangibile lasciato
da Gesù alla sua Chiesa,
porterebbero a quella catastrofe. La
verità è solo una, figli miei, e anche
se nelle cose umane è difficile sapere
dove trovare certezze, in quelle di
fede non succede lo stesso.

7d Per grazia di Dio, che ci ha fatti
nascere alla Chiesa mediante il
Battesimo, sappiamo che c’è una sola
religione vera, e su questo non
facciamo concessioni, è un punto su
cui non transigiamo, siamo 
santamente intransigenti. C’è forse
qualche persona di buon senso –
sono solito dirvi – disposta a cedere
su una cosa così semplice come la
somma di due più due? Potrà
ammettere che due più due faccia tre
e mezzo? Transigere su questioni di
fede è segno certo che non si ha o che
si ignora di possedere la verità.



8a Peraltro, non lasciatevi ingannare
quando, pur non essendo in
discussione il complesso della nostra
religione, vorrebbero farvi transigere
su qualche aspetto relativo alla fede
o alla morale. Le diverse componenti
di una dottrina, teoriche e pratiche,
sono sempre tanto intimamente
connesse, unite e interdipendenti,
quanto più l’insieme è vivo e
autentico.

8b Soltanto ciò che è artificiale
potrebbe disaggregarsi senza danno
per l’intero, magari privo da sempre
di vitalità, e solo un prodotto umano
potrebbe essere privo di unità. La
nostra fede è divina, una come Dio è
Uno, e ciò significa che o se ne
difendono i punti con ferma
coerenza, oppure, prima o poi, si
dovrà rinunciare a professarla.
Infatti, si sa che una volta fatta una
breccia nelle mura, tutta la città
rischia di doversi arrendere.



8c Difenderete dunque gli
insegnamenti della Chiesa, perché
essa è la sola Maestra delle verità
divine, e lo farete con l’esempio, con
la parola, gli scritti e con tutti i mezzi
onesti a vostra disposizione.

8d Al tempo stesso, per amore della
libertà di tutti, rispetterete il parere
degli altri su tutto ciò che è opinabile
o discende da una scuola di pensiero,
perché su tali questioni e su
qualunque altra materia temporale
l’Opera non avrà mai un’opinione
collettiva, a meno che la Chiesa la
proponga autorevolmente a tutti i
fedeli.

8e Poi, oltre alla santa intransigenza,
lo spirito dell’Opera di Dio richiede
da voi un’abituale transigenza,
anch'essa santa. La fedeltà alla
verità, la coerenza dottrinale, la
difesa della fede, non comportano la
tristezza di spirito e non devono



essere animate dal desiderio di
annientare chi è nell’errore.

8f Può darsi che sia lo stile di alcuni,
ma non può essere il nostro. Non
formuleremo mai benedizioni come
quelle del povero insensato che,
interpretando a modo suo le parole
della Scrittura, augurava ai propri
nemici ignis et sulphur, et spiritus
procellarum[17]; fuoco e zolfo e venti
di tempesta.

8g Non desideriamo la distruzione di
nessuno. La santa intransigenza non
è pura intransigenza, inflessibile e
intrattabile, e non è santa se non va
di pari passo con la santa
transigenza. Vi dirò di più: né l’una
né l’altra sono sante se escludono
l’esercizio, con le virtù teologali, delle
quattro virtù cardinali.

9a Anzitutto la prudenza, per agire
con autentica carità, evitando che
uno zelo malinteso metta a rischio la
santità della vostra intransigenza.



Dovete essere come una mazza
d’acciaio, potente e robusta, ma
avvolta in una guaina imbottita, per
non ferire.

9b La carità buona, la delicatezza che
la prudenza vi farà adoperare, vi
indurrà a parlare con discernimento,
quando convenga e nel modo
adeguato; vi renderà sensibili alle
necessità e alle circostanze del
prossimo, senza fare rinunce
inopportune, e confermerà al
contempo la vostra fede, sosterrà la
vostra speranza, vi farà ringraziare
Dio per avervi mantenuto nella
pienezza della sua verità.

9c Giustizia, per trattare ciascuno
come merita, senza generalizzazioni
e semplificazioni superficiali, che
fanno tanto danno e mettono tanti
ostacoli alla reciproca comprensione
degli uomini. Non dimenticatevi mai,
figli, che non si può essere giusto se
non si conoscono bene i fatti, se non



si sentono tutte e due le campane e
non si sa, in ogni caso, chi è il
campanaro.

9d Fortes in fide[18], per difendere
virilmente la fede, per resistere e
insegnare a resistere alla facile
tentazione delle novità, di voler
divulgare o presentare come dogmi
quelle che sono solo le teorie di
alcuni specialisti. Va bene cercare di
progredire nella conoscenza e
nell'esposizione della fede e della
morale, accettando sempre il
magistero ecclesiastico. Non si può,
però, essere talmente irresponsabili
da dare briglia sciolta a qualunque
idea o diffondere ciò che è solo
un’ipotesi di lavoro, magari
provvisoria e del tutto infondata.

9e C’è gente, figlie e figli miei, che
dopo aver messo in circolazione
opinioni peregrine e confuse, ricorre
all'espediente ingenuo del bambino
goloso e pretende di scaricare la



propria responsabilità con tale
argomentazione: dopo essersi
mangiato tutto il barattolo di
marmellata, si difende dicendo che
non pensava che tanta roba dolce
potesse far male. Al popolo cristiano
bisogna offrire, anzitutto, la dottrina
sicura, ben definita, indiscussa.

9f Non si tratta, a ogni modo, di
creare una religione per ignoranti,
ma di essere realisti e di rendersi
conto che spesso le conoscenze della
gente sono allo stesso livello del tizio
a cui domandarono: che cosa sai di
sant'Isidoro di Siviglia? E quello
rispose: Sant’Isidoro? Ah sì, il
fondatore della Giralda![19]

9g La virtù della temperanza vi
aiuterà a non essere mai esagerati, a
non lasciarvi trascinare dall’ira, a
non cadere nel fanatismo. Un figlio
di Dio nella sua Opera non può
seguire l’esempio di coloro che



consigliano di dare botte in testa
all’avversario perché non zoppichi.

10a Come vedete, amatissimi figlie e
figli, l’armonia tra santa transigenza
e santa intransigenza è facile e
difficile: facile, perché siamo guidati
dalla carità di Cristo e aiutati dalla
sua grazia; difficile, perché si
oppongono le cattive inclinazioni
alimentate dalla nostra meschinità
ed è necessario considerare molti
fattori, per non dare soluzioni false e
frettolose ai problemi.

10b Mi dicono che nel coro di san
Toribio di Liebana[20] ci sono mensole
che sostengono i costoloni delle volte;
qualcuno di voi le avrà viste. Una
delle mensole presenta una testa
canina da un lato e una testa di gatto
dall’altro. Viene spiegato che il gatto
rappresenta l’uomo vecchio, che tutti
ci portiamo dentro, mentre il cane
simbolizza l’uomo nuovo che Cristo
ha fatto nascere con la sua



Redenzione. Talvolta, tuttavia, ho
pensato che quelle mensole
potrebbero essere anche il simbolo
delle relazioni tra gli uomini:
nazioni, credi religiosi, razze,
persone che sono come cane e gatto,
che litigano continuamente ma che
devono convivere per sostenere il
peso della volta, la pace e la
tranquillità del mondo.

10c Non dimenticatevi che se ci sono
cose che dividono, ce ne sono sempre
anche che uniscono, che possono
favorire il rapporto rispettoso,
amichevole, leale e che i figli di Dio
nella sua vera Chiesa devono saper
sfruttare e mettere in risalto, per
poter attrarre alla luce coloro che 
ignorant et errant[21], che sono
nell’ignoranza e nell’errore.

10d Non mi ha mai convinto
l’esempio che alcuni sono soliti fare
per descrivere il comportamento di
un cristiano: le mele buone che si



guastano quando nel cesto che le
contiene viene messo un frutto
marcio. Noi, figli miei, non dobbiamo
temere di convivere con coloro che
non conoscono o non vivono gli
insegnamenti di Cristo.

10e Con le opportune cautele, non
dobbiamo respingere nessuno,
perché abbiamo gli strumenti
spirituali, ascetici e intellettuali
sufficienti per non farci guastare. Un
figlio di Dio nella sua Opera non deve
lasciarsi influenzare dall’ambiente,
ma deve essere lui a portare alle
persone che gli stanno attorno il
proprio ambiente, quello di Gesù
Signore nostro, che conviveva con i
peccatori e li frequentava[22].

11a Le idee sbagliate, di solito, non lo
sono completamente e contengono
qualcosa di buono perché, altrimenti,
nessuno le seguirebbe. Includono
quasi sempre una scintilla di verità,
che attrae simpatizzanti. La parte di



verità, però, non appartiene loro:
viene da Cristo, dalla Chiesa[23] e,
pertanto, sono quelle idee giuste,
mescolate con l’errore, a doversi
mettere al seguito dei cristiani, che
posseggono la verità intera. Non
siamo noi che dobbiamo adottarle.

11b Tuttavia, questo criterio è valido
solo da un punto di vista dottrinale;
nel rapporto personale, nella pratica,
siete voi che dovete andare dietro
agli erranti, non per farvi sedurre
dalle loro ideologie, ma per
guadagnarli a Cristo, per attrarli con
dolcezza ed efficacia alla luce e alla
pace.

11c Mi sentite ripetere spesso che
l’Opera non è antinulla.
Evidentemente non possiamo dire
che l’errore sia una cosa buona, ma
chi sbaglia merita il nostro affetto,
l’aiuto, il confronto leale e sincero:
non saremmo graditi a Dio se glieli



negassimo semplicemente perché
non la pensano come noi.

12a Insomma, dobbiamo mantenere
un dialogo continuo con i nostri
colleghi, con gli amici, con chiunque
si avvicini a noi. È la santa
transigenza. Potremmo anche
chiamarla tolleranza, ma tollerare mi
sembra poco, perché non si tratta
soltanto di accettare come un male
minore o inevitabile che gli altri
pensino in maniera differente o che
siano in errore.

12b Dobbiamo anche saper cedere,
transigere riguardo a tutto ciò che è
nostro, alle nostre opinioni, su quello
che, senza toccare l’essenziale, può
essere motivo di discrepanza.
Bisogna riuscire a limare le asperità,
dov’è possibile, per creare una casa
comune, che aiuti a illuminare chi
vive nell’errore.

12c Ci sono parecchie persone che
invocano la transigenza, che



desidererebbero cedere sulla morale
di Cristo o non avrebbero difficoltà a
svuotare il dogma, ma che non
tollerano che si tocchino il loro
denaro, i loro comodi e i loro
capricci, il loro onore, le loro
opinioni. Magari non li preoccupano
gli attentati contro i diritti della
Chiesa, ma scattano come vipere se
qualcuno osa interferire con quelli
che considerano i propri diritti,
anche se assai spesso si tratta di
arbitrio, disonestà, incoerenza.

12d Altri, invece, fanno della loro
vita un’eterna crociata, una
sistematica difesa della fede, ma a
volte si ostinano, dimenticando che
la carità e la prudenza dovrebbero
guidare i loro buoni desideri, e
diventano fanatici. Nonostante
l’onestà delle loro intenzioni, il gran
servizio che desiderano rendere alla
verità si snatura e finiscono per fare
più male che bene, lottando per il



trionfo delle loro opinioni, del loro
amor proprio, dei loro pregiudizi.

12e Come Don Chisciotte vedono
giganti dove ci sono solo mulini a
vento; diventano persone risentite,
intrattabili, puntigliose, brusche nei
modi, che non trovano mai nulla di
buono, vedono tutto nero e hanno
paura della legittima libertà degli
uomini, che non sanno sorridere.

12f Una volta un giornalista mi
raccontava dei suoi tentativi di
trovare la tomba di Cesare Borgia, il
famoso condottiero odiato dagli uni e
celebrato dagli altri. Era andato a
Viana, in Navarra, perché aveva
sentito che il Borgia era stato sepolto
dinanzi alla porta della chiesa.
Spiegò che cosa desiderava e uno gli
disse: non si disturbi a cercare; quel
tale... l’ho esumato io e ho sparso le
ceneri in un orto[24].

12g Infine, ci sono persone che non
attaccano la fede, ma che nemmeno



la difendono. Si sono arrese a uno
scetticismo comodo ed egoista che,
con il pretesto di rispettare
l’opinione altrui, si rifugia
nell’indecisione e
nell’irresponsabilità. Il loro
atteggiamento è ben descritto da
alcuni versi che qualcuno scrisse per
burla; se li avesse scritti seriamente,
bisognerebbe concludere che non
conosceva il Vangelo, almeno quanto
ignorava la precettistica letteraria: in
questo mondo nemico / non ti fidar di
nessuno. / Ognuno pensi a sé stesso, /
io a me stesso, tu a te stesso, / e
ciascun salvi sé stesso[25].

13a Noi, figli carissimi, dobbiamo
stare con tutti, non possiamo
considerarci incompatibili con
nessuno. Ce lo impongono molti
motivi soprannaturali e ve ne ho
ricordati parecchi; ora voglio farvene
presenti diversi altri.



13b Quando siamo entrati nell’Opera
non ci siamo separati dal mondo;
stavamo nel mondo prima di essere
chiamati da Cristo e continuiamo a
starci, senza che siano cambiati le
nostre inclinazioni e i nostri gusti, la
nostra attività professionale, il nostro
modo di essere. Non dovete essere
mondani, ma continuate ad
appartenere al mondo, a essere gente
della strada, uguali a tante altre
persone che vivono ogni giorno
assieme a voi al lavoro, dove
studiate, in officina, nell’ambiente
domestico.

13c Dalla convivenza traete
occasione per avvicinare le anime a
Cristo Gesù ed è logico che non vi ci
sottraiate. Anzi, dovete cercarla e
incrementarla, perché siete apostoli
che svolgono un apostolato
dell’amicizia e della confidenza e non
potete rinchiudervi dietro a qualsiasi
muro che vi isoli dai vostri
compagni: né materiale, perché non



siamo religiosi, né spirituale, perché
il rapporto bello e sincero con tutti è
lo strumento con cui operate a favore
delle anime.

13d Il vostro rapporto con gli altri
avrà dunque caratteristiche che
nascono dalla carità: cortesia, buona
educazione, amore della altrui
libertà, cordialità, simpatia.
L’Apostolo lo afferma con grande
chiarezza! Pur essendo libero da tutti,
mi sono fatto servo di tutti per
guadagnarne il maggior numero: mi
sono fatto come Giudeo per i Giudei,
per guadagnare i Giudei. Per coloro
che sono sotto la Legge – pur non
essendo io sotto la Legge – mi sono
fatto come uno che è sotto la Legge,
allo scopo di guadagnare coloro che
sono sotto la Legge. Per coloro che
non hanno Legge – pur non essendo io
senza la legge di Dio, anzi essendo
nella legge di Cristo - mi sono fatto
come uno che è senza Legge, allo
scopo di guadagnare coloro che sono



senza Legge. Mi sono fatto debole per
i deboli, per guadagnare i deboli; mi
sono fatto tutto per tutti, per salvare a
ogni costo qualcuno[26].

13e E ne spiega il motivo scrivendo ai
Romani: chiunque invocherà il nome
del Signore sarà salvato. Ora, come
invocheranno colui nel quale non
hanno creduto? Come crederanno in
colui del quale non hanno sentito
parlare? Come ne sentiranno parlare
senza qualcuno che lo annunzi?[27].
Per predicare Cristo, figli miei, non
dovete limitarvi a parlare o a dare
buon esempio; dovete anche stare ad
ascoltare, essere disposti ad avviare
un dialogo franco e cordiale con le
persone che volete avvicinare a Dio.

13f Di certo troverete molte persone
che, spinte dalla grazia, non
desidereranno altro che ascoltare da
voi la buona novella; anch’esse,
tuttavia, avranno cose da dire: dubbi,
richieste, opinioni da verificare,



difficoltà. Ascoltatele, parlateci,
passate del tempo con loro per
conoscerle e per farvi conoscere.

13g Non dimenticatevi che l’Opera di
Dio è tutto all'opposto del fanatismo,
amicissima della libertà. Siamo
convinti che, per portare agli altri la
verità, si debba pregare,
comprendere, stabilire relazioni; poi,
far ragionare e aiutare a studiare i
problemi.

14a La vita dei figli di Dio nella sua
Opera è apostolato: questo è ciò che
fa nascere in loro il desiderio stabile
di convivere con tutti gli uomini, di
superare qualunque barriera nella
carità di Cristo. Da ciò nasce anche il
loro impegno per escludere
qualunque genere di intolleranza, di
costrizione e di violenza nel rapporto
reciproco tra gli uomini.

14b Dio vuole che lo si serva
liberamente e, di conseguenza, non
sarebbe leale un apostolato che non



rispettasse la libertà delle coscienze.
Pertanto, figli miei, ognuno di voi
deve cercare di vivere una carità
illimitata: comprendendo tutti,
quando occorra scusando tutti,
nutrendo un grande zelo per le
anime che però sia gentile, senza
atteggiamenti ruvidi e gesti bruschi.
Non possiamo mettere sullo stesso
piano l’errore e la verità, tuttavia,
rispettando sempre l’ordine della
carità, dobbiamo accogliere con
grande comprensione coloro che
sono nell'errore.

14c Ripeto sempre, perché vi resti
ben chiaro, che la dottrina della
Chiesa non è compatibile con gli
errori contrari alla fede. Ma forse
non possiamo essere amici leali di
coloro che si sbagliano? Se abbiamo
una condotta affidabile e solidi
convincimenti, non potremo
collaborare con loro in tanti àmbiti?



14d Il Signore vuole che percorriamo
tutti i cammini del mondo, per
gettare il seme della comprensione,
della carità, del perdono: in hoc
pulcherrimo caritatis bello[28], in
questa bellissima guerra d’amore, di
indulgenza e di pace.

14e Non pensiate che questo spirito
sia solo una cosa buona o
consigliabile. È molto di più, è un
imperativo di Cristo, il mandatum
novum[29] di cui tanto vi parlo, che ci
impone di amare tutte le anime, di
comprendere la situazione degli altri,
di perdonare quando ce ne fosse
bisogno. La nostra carità deve
riuscire a coprire tutti i difetti della
debolezza umana, veritatem facientes
in caritate[30], trattando con amore chi
sbaglia, senza però scendere a
compromessi sulle cose di fede.

15a Il Signore ci ha chiamati
all’Opera per diffondere su tutta la
terra il suo messaggio di amore



infinito. Nessun’anima può rimanere
esclusa dalla nostra carità. Quando il
cristiano comprende e vive la
cattolicità della Chiesa, quando sente
l’urgenza di annunciare la buona
novella della salvezza a tutte le
creature, sa di doversi fare tutto per
tutti, per salvare a ogni costo
qualcuno[31].

15b E il nostro anelito apostolico
diventa realmente vita; comincia da
ciò che ha più vicino, gli impegni
normali di ogni giorno, e a poco a
poco il desiderio di portare frutto si
estende per circoli concentrici: in
seno alla famiglia, all’ambiente di
lavoro; alla società civile, alla
cattedra da cui si fa cultura,
all’assemblea politica, tra tutti i
concittadini di qualsiasi estrazione
sociale; giunge fino ai rapporti tra le
nazioni, abbraccia nel suo amore
razze, continenti, civiltà del tutto
diversi.



15c Tuttavia, l’apostolo deve dare
avvio al suo lavoro divino in ciò che
ha accanto, senza esaurire il proprio
zelo in fantasie o in magari. Questo è
il consiglio che vi do. Verrà il giorno
in cui potrete realizzare i vostri
desideri di amore e di apostolato tra
persone di tutto il mondo. In questo
momento, figlie e figli miei, l’Opera
sta nascendo e in pratica la vostra
attività deve limitarsi a un àmbito
circoscritto, ma lo spirito è
universale e diventeremo universali
di fatto: la nostra impresa
soprannaturale non conosce
frontiere.

16a Peraltro, dobbiamo essere
disposti a convivere con tutti oggi e
sempre, a frequentare tutti per
assicurare loro la possibilità di
avvicinarsi a Gesù Cristo. Dobbiamo
sentirci uniti a tutti senza distinzioni,
senza rinchiudere le anime in
compartimenti stagni, senza
etichettarle, come se fossero merci o



insetti essiccati. Non possiamo
separarci dagli altri perché
altrimenti la nostra vita diverrebbe
meschina ed egoista.

16b I cristiani non si differenziano
dagli altri uomini né per territorio, né
per il modo di parlare, né per la foggia
dei loro vestiti. Sono cittadini come gli
altri[32]. Noi cristiani, figlie e figli
miei, dobbiamo imitare Cristo, essere
alter Christus, e nostro Signore Gesù
Cristo ha tanto amato gli uomini da
incarnarsi, assumere la nostra stessa
natura e vivere per trentatré anni
sulla terra, a contatto ogni giorno con
poveri e ricchi, con giusti e peccatori,
con giovani e anziani, con giudei e
gentili. Volete allora imparare da
Cristo e prendere esempio dalla sua
vita? Apriamo il Santo Vangelo e
ascoltiamo il dialogo di Dio con gli
uomini.

17a Un giorno - ci dice san Luca al
capitolo XI – Gesù stava pregando.



Come sarà stata la preghiera di Gesù!
I discepoli erano lì vicino e forse lo
stavano osservando; quando finì, uno
di loro gli disse: Domine, doce nos
orare, sicut docuit et Ioannes
discipulos suos[33]. Signore, insegnaci
a pregare, come anche Giovanni ha
insegnato ai suoi discepoli. Ed egli
disse loro: «Quando pregate, dite:
Padre, sia santificato il tuo
nome...»[34].

17b Figlie e figli miei, guardate che
cosa stupenda: i discepoli dialogano
con Gesù e, come frutto delle loro
conversazioni, il Signore spiega loro
come devono pregare e rivela loro il
grande prodigio della misericordia
divina: siamo figli di Dio e possiamo
rivolgerci a Lui, come un figlio parla
con suo padre.

17c Entrare in relazione con Dio e
anche con gli uomini: basteranno
alcune scene del Vangelo, tra le tante,
perché comprendiate ancor meglio la



profondità divina del nostro
apostolato dell’amicizia e della
confidenza.

18a La prima ci narra l’incontro di
Gesù con Nicodemo. Rabbì - dice
quell’uomo, uno dei capi dei Giudei –,
sappiamo che sei venuto da Dio come
maestro; nessuno infatti può compiere
questi segni che tu compi, se Dio non è
con lui[35]. Gesù, figli miei, gli dà una
risposta che apparentemente non ha
niente a che vedere con le parole di
Nicodemo, ma cattura la sua
attenzione e lo coinvolge, provoca il
dialogo: in verità, in verità io ti dico,
se uno non nasce dall’alto, non può
vedere il regno di Dio[36].

18b Così prese avvio la
conversazione che ben conoscete,
come ne conoscete l’esito: nell’ora del
fallimento della croce, Nicodemo ci
sarà e chiederà coraggiosamente a
Pilato il Corpo del Signore.



18c E la samaritana? Gesù non fa
forse lo stesso, iniziando a parlarle,
prendendo l’iniziativa, nonostante
che non enim coutuntur Iudaei
Samaritanis[37], nonostante che i
Giudei non avessero rapporti con i
Samaritani? Gesù parla di ciò che sa
che interessa alla donna, dell’acqua
che deve affaticarsi ad attingere
quotidianamente al pozzo di
Giacobbe, di un’acqua viva, così
miracolosa che qui autem biberit ex
aqua, quam ego dabo ei, non sitiet in
aeternum[38], chi la berrà non avrà
più sete in eterno.

18d I frutti del dialogo di Cristo sono
anch’essi riportati nel Vangelo: la
conversione di quella peccatrice, la
trasformazione della sua anima che
diventa anima apostolica – venite et
videte hominem, qui dixit mihi omnia
quae- cumque feci: numquid ipse est
Christus?[39] –; e la fede di molti altri
samaritani che all’inizio credettero in
lui per la parola della donna[40], ma



che poi affermavano: non è più per i
tuoi discorsi che noi crediamo, ma
perché noi stessi abbiamo udito e
sappiamo che questi è veramente il
salvatore del mondo[41].

18e Un’altra volta è un giovane ricco,
di buona famiglia, come diremmo
oggi, a porre una domanda al
Signore: Maestro buono, che cosa
devo fare per avere in eredità la vita
eterna?[42]. Gesù gli risponde: «Perché
mi interroghi su ciò che è buono?
Buono è uno solo. Se vuoi entrare
nella vita, osserva i comandamenti».
Gli chiese: «Quali?». Gesù rispose: 
«Non ucciderai, non commetterai
adulterio, non ruberai, non
testimonierai il falso, onora il padre e
la madre e amerai il prossimo tuo
come te stesso». Il giovane gli disse: 
«Tutte queste cose le ho osservate; che
altro mi manca?»[43].

18f Vista con occhi umani, figli miei,
era la grande occasione per arrivare



a un compromesso. Che cos’altro si
poteva desiderare se non che quel
giovane ricco – dives erat valde[44] - e
influente si unisse al gruppo dei
seguaci di Cristo? Tuttavia, la
risposta di Gesù non poteva essere
che una, perché non sono
ammissibili accomodamenti sulla
dottrina, anche quando sembra che 
transigendo si possano ottenere
risultati apostolici. La risposta del
Signore è piena di affetto, al punto
che, quando il ragazzo se ne andò,
triste, il cuore di Dio emise un
gemito. Però è chiara, netta, senza
ambiguità che possano nascondere la
dura verità: una cosa ancora ti
manca: vendi tutto quello che hai,
distribuiscilo ai poveri e avrai un
tesoro nei cieli; e vieni! Seguimi![45].

18g Un altro esempio: quello che il
Signore ci dà dall’alto della Croce,
come per insegnarci che la
sollecitudine per le anime che ci
spinge a frequentare le persone, a



conversare, a dialogare con loro,
dev’essere dimostrata anche in punto
di morte. È il colloquio emozionante,
commovente, che Cristo mantiene sul
Golgota con i due malfattori crocifissi
con lui.

18h Questa volta non è Gesù ad
avviare la conversazione, ma la sua
presenza sul patibolo e le sue
sofferenze sono più eloquenti di
qualsiasi parola. «Non sei tu il Cristo?
Salva te stesso e noi!»[46], bestemmiò il
ladrone malvagio. Invece, quello
buono disse: «Non hai alcun timore di
Dio, tu che sei condannato alla stessa
pena? Noi giustamente, perché
riceviamo quello che abbiamo
meritato per le nostre azioni; egli
invece non ha fatto nulla di male». E
disse: Domine, memento mei, «Gesù,
ricordati di me quando entrerai nel
tuo regno»[47]. Figli miei, la breve
risposta di Gesù, che interviene nella
discussione tra i due malfattori, fu la
salvezza per colui che si era pentito: 



in verità io ti dico: oggi con me sarai
nel paradiso[48].

19a Questi pochi esempi dovrebbero
bastare per non dimenticarci mai lo
spirito con cui svolgere il nostro
lavoro a favore delle anime. La
nostra ambizione più grande
dovrebbe essere di vivere come visse
nostro Signore Gesù Cristo, come i
primi fedeli cristiani, senza divisioni
per motivi di sangue, di origine, di
lingua o di opinioni.

19b Inoltre, dobbiamo insegnare a
tutti i cattolici, a tutti gli uomini, il
comandamento nuovo di cui vi
parlavo. È come se sentissi gridare
san Paolo rivolto ai Corinzi: Divisus
est Christus? Numquid Paulus
crucifixus est pro vobis? aut in
nomine Pauli baptizati estis?[49]; è
forse diviso il Cristo? Paolo è stato
forse crocifisso per voi? O siete stati
battezzati nel nome di Paolo? Perché
allora andate dicendo: «Io sono di



Paolo», «Io invece sono di Apollo», «Io
invece di Cefa», «E io di Cristo»?[50].

19c Che siamo tutti figli di Dio e
siamo stati tutti redenti da Cristo è la
ragione più profonda dell’unità del
genere umano e non occorrono altri
motivi. All’oro, all’argento puro, non
si aggiungono altre denominazioni:
quando l’argento è argento e l’oro è
oro li si chiama così e basta. Se si
aggiunge un aggettivo, a volte un
appellativo, non è metallo buono: è
un’imitazione di scarso valore.

20a Rispettando l’ordine della carità,
vi ripeto, tratteremo con molto
affetto coloro che per ignoranza,
superbia o malintesi si avvicinano
all’errore o vi sono caduti. Se la gente
sbaglia, figlie e figli miei, non sempre
è per cattiva volontà: a volte non
hanno gli strumenti per appurare la
verità per conto proprio; o trovano
più comodo, cosa di cui dobbiamo
scusarli, ripetere scioccamente ciò



che hanno sentito dire o hanno letto,
facendosi eco di falsità.

20b Bisogna conoscere le loro
ragioni. Non è gradito a Dio giudicare
senza ascoltare l’accusato, talvolta
all’ombra del segreto e abbastanza
spesso, vista la povera debolezza
umana, con testimoni e accusatori
che sfruttano l’anonimato per
calunniare o diffamare.

20c Mentirei, figli, se vi dicessi che il
consiglio che vi do si basa
sull’esperienza di altri: è una
situazione che ho sperimentato nella
mia carne e tuttavia, grazie a Dio,
posso anche dire che da allora amo
di più la Chiesa, proprio perché ci
sono ecclesiastici che condannano
senza prima ascoltare.

21a Vi ricordate il racconto che fa il
Vangelo della predicazione di
Giovanni il Battista? Non la finivano
di mormorare! Sarà il Cristo, sarà
Elia, sarà un profeta? Ci fu una tale



agitazione che i Giudei gli inviarono
da Gerusalemme sacerdoti e leviti a
interrogarlo: «Tu, chi sei?»[51].

21b Se si guardano le cose con scarso
senso soprannaturale, potrebbe
persino sembrare che Giovanni
sprechi un'occasione di fare proseliti.
Poteva anche bastare che citasse la
testimonianza che Gesù aveva dato
su di lui: ipse est Elias, qui venturus
est. Qui habet aures audiendi
audiat[52]; è lui quell’Elia che deve
venire. Chi ha orecchi, ascolti!

21c Quelli che andarono a
interrogare Giovanni, però, non
erano nella disposizione adatta a
capire bene le parole che seguirono, 
ed Egli confessò e non negò... Io sono
voce di uno che grida nel deserto[53]. E,
in effetti, fu una voce nel deserto,
perché sembrava che volessero la
verità, ma non stettero ad ascoltarla.

21d Era successo altrettanto quando
Gesù aveva iniziato la sua vita



pubblica: confusione, sorpresa,
timore, sospetti... Il Vangelo narra
che la sua fama si diffuse per tutta
quanta la Giudea e in tutta la regione
circostante[54]. Le voci giunsero fino
alle orecchie dei discepoli di
Giovanni il Battista e Giovanni fu
informato dai suoi discepoli di tutte
queste cose. Chiamati quindi due di
loro, Giovanni li mandò a dire al
Signore: «Sei tu colui che deve venire o
dobbiamo aspettare un altro?»[55].

21e Che bello il comportamento di
Giovanni il Battista: onesto, nobile,
disinteressato! Preparava davvero le
vie del Signore: i suoi discepoli
conoscevano Gesù soltanto per
sentito dire e lui li incoraggia a
dialogare con il Maestro; fa in modo
che lo incontrino e familiarizzino con
lui; dà loro la possibilità di ammirare
i prodigi che compie: i ciechi
riacquistano la vista, gli zoppi
camminano, i lebbrosi sono purificati,
i sordi odono, i morti risuscitano, ai



poveri è annunciata la buona
notizia[56].

21f Figli miei, come Giovanni
dobbiamo avere sempre la fortezza
di chi si informa prima di esprimere
un parere, e dobbiamo insegnare a
tutti a fare lo stesso, senza lasciarsi
guidare dalle apparenze di
chiacchiere e pettegolezzi. Dire di
una persona che è onesta e di
specchiata condotta purtroppo,
anche se è vero, non fa notizia, non
interessa. Invece, attribuirle ogni
genere di perfidia e di menzogna,
anche se non è vero, esercita un
richiamo e viene divulgato, almeno
come un’ipotesi o una voce.

22a Siate comprensivi, anche con chi
sembra incapace di intendere il
prossimo e lo giudica
frettolosamente. Il vostro affetto e il
vostro esempio di assoluta
rettitudine saranno per loro il
miglior stimolo, quando vi vedranno



lottare e sconfiggere, con la grazia di
Dio, le cattive inclinazioni, la
tendenza all’errore che abbiamo
tutti.

22b Fa lo stesso che siano anime
lontane dal Signore o che si tratti
dell’incomprensione dei buoni. I loro
pregiudizi nascono comunque dalla
mancanza di rapporto personale,
dall’assenza di un dialogo franco, che
li aiuti a comprendere quello che non
capiscono. Non saremo noi a sottrarci
al dialogo e, se lo rifiutano, non
serberete rancore, perché la loro
mancanza di comprensione ci
santifica. Il malato ragionevole non
se la prende con il bisturi che il
medico ha usato per curarlo.

22c La vostra benevolenza, un
atteggiamento sincero e generoso,
devono essere rivolti anche a coloro
che non conoscono la nostra
religione o hanno abbandonato la
fede cattolica. Li accoglieremo



sempre e, senza cedere sulla
dottrina, perché non è nostra,
saremo transigenti con le persone, li
inviteremo a lavorare al nostro
fianco, nel cuore stesso delle nostre
attività: li metteremo al centro di ciò
che più amiamo sulla terra,
offriremo loro la grande occasione di
diventare mani e braccia di Dio per
realizzare la sua Opera nel mondo.

23a Vedrete che facendo così li
attrarrete alla fede che non hanno
mai avuto o che hanno smarrito,
molto spesso senza particolare colpa.
In questo caso dovrete manifestare
ancora più affetto; continuare a
percorrere assieme le strade della
vita, dialogando come amici sinceri,
intuendo le loro eventuali difficoltà,
per aiutarli a rimanere sulla retta
via; rafforzando le basi scientifiche
della vostra fede, perché qualunque
tentativo di dialogare su questi temi
senza la dottrina e senza il dono delle
lingue è sterile e controproducente.



23b Ecco un ulteriore motivo per
sentire il bisogno urgente di una
formazione solida, continua,
profonda, ben fondata su princìpi
certi. Con tale preparazione non
dovete temere di convivere con chi è
nell’errore. Che tristezza mi fa quello
che talvolta ho sentito dire a
proposito di persone che hanno
abbracciato la nostra fede, dopo
essere rimaste per anni, forse per
tutta una vita, senza conoscere la
Luce: è un convertito: bisogna fare
attenzione!

23c Bisogna preoccuparsi di amarli
di più, senza diffidenza, con gioia,
perché vi sarà gioia nel cielo per un
solo peccatore che si converte, più che
per novantanove giusti i quali non
hanno bisogno di conversione[57].
Bisogna anche fare attenzione, però,
a non tradire il loro desiderio di stare
con Cristo, a non dare loro per buono
ciò che non lo è; a evitare che, per
insicurezza – sono come neonati



nella fede – o spinti da impeto
ardente, devino dal retto cammino
che hanno iniziato a seguire.

24a La nostra carità deve andare
oltre: dobbiamo convivere anche con
chi è contro Cristo, perché altrimenti
non potremmo compiere il bene e
farglielo conoscere. Tuttavia, non
fatevi sedurre da false tattiche di
apostolato, perché troverete persone
confuse, a volte, dallo stesso
desiderio buono di salvare anime
che, con la scusa della pecora
perduta, finiranno nelle sabbie
mobili dell’errore che vogliono
combattere, ingannate dai
compromessi, dai cedimenti, dalla
transigenza imprudente.

24b Vogliamo fare del bene a tutti: a
coloro che amano Dio e a coloro che
forse lo odiano. Questi ultimi, però, ci
fanno anche una gran pena e
pertanto dobbiamo cercare di
trattarli con affetto, aiutarli a trovare



la fede, annegare il male – ripeto -
nell'abbondanza del bene. Non
dobbiamo avere nemici: se
combattono la Chiesa in malafede, la
nostra condotta umana lineare,
ferma e amabile sarà l’unico mezzo
in virtù del quale, con la grazia di
Dio, potranno scoprire la verità, o
almeno rispettarla.

24c Se i loro attacchi nascono
dall’ignoranza, la nostra dottrina,
confermata dall’esempio, potrà far
cadere il velo dai loro occhi.
Difenderemo sempre i sacrosanti
diritti della Chiesa, ma cercheremo di
farlo senza ferire, senza umiliare,
cercando di non suscitare diffidenza
o risentimenti.

24d Contro chi siamo? Contro
nessuno. Non posso amare il
demonio, ma voglio bene a tutti
quelli che non lo sono, pur essendo o
sembrando malvagi. Non provo e
non ho mai provato avversione per



qualcuno; condanno le idee contrarie
alla fede o alla morale di Cristo ma,
allo stesso tempo, ho il dovere di
accogliere con la carità di Cristo tutti
quelli che le professano.

24e Spesso gli errori sono il frutto di
una cattiva formazione. In parecchi
casi quei poveretti non avranno
avuto nessuno a insegnare loro la
verità. Penso, allora, che nel giorno
del giudizio ci saranno molte anime
che risponderanno a Dio, come il
paralitico della piscina, hominem non
habeo[58], non ho nessuno che mi
aiuti; o come replicarono gli operai
disoccupati alla domanda del
padrone della vigna: nemo nos
conduxit[59], nessuno ci ha presi a
giornata.

24f Se anche i loro errori fossero
colpevoli e la loro perseveranza nel
male consapevole, in fondo a quelle
povere anime c’è una profonda
ignoranza che Dio solo potrà



misurare. Ascoltate il grido di Gesù
sulla croce, che discolpa chi lo ha
messo a morte: Pater, dimitte illis:
non enim sciunt quid faciunt[60]; Padre,
perdona loro perché non sanno
quello che fanno. Seguiamo
l’esempio di Cristo, non respingiamo
nessuno: dobbiamo arrivare fino alle
porte stesse dell’inferno pur di
salvare un’anima. Più in là no,
perché al di là di esse non si può
amare Dio.

25a Questo è il nostro spirito e ne
daremo continua dimostrazione
aprendo le porte delle nostre case a
persone di qualunque ideologia e di
ogni condizione sociale, senza fare
distinzione alcuna, con il cuore e le
braccia pronti ad accogliere tutti.
Giudicare non è compito nostro
mentre invece abbiamo il dovere di
trattare fraternamente tutti gli
uomini.



25b Nessun’anima è esclusa dalla
nostra amicizia e nessuno che si
avvicina all’Opera di Dio deve
andarsene a mani vuote: tutti devono
sentirsi amati, compresi, trattati con
affetto. Voglio bene fin all’ultimo
poveraccio che in questo momento
sta facendo il male nel più remoto
angolo del mondo e, con la grazia di
Dio, darei la vita per salvargli
l’anima.

25c Con le idee chiare grazie alla
formazione che ricevete, saprete
sempre che cosa è essenziale, su che
cosa non si può cedere. Sarete anche
in grado di distinguere ciò che alcuni
considerano immutabile mentre è il
prodotto di un’epoca o di
determinate abitudini e tale capacità
di discernimento vi aiuterà a cedere
volentieri. Una volta che ci siano
anime in gioco, saprete cedere anche
su ciò che ha un grado di opinabilità
ancora maggiore, cioè quasi tutto.



25d Vi ripeto, però, che non dovete
lasciarvi ingannare da una falsa
compassione. Molti sembrano
animati dal desiderio di comunicare
la verità, ma poi cedono su cose che
sono inoppugnabili e chiamano
comprensione verso chi sbaglia ciò
che è solo critica negativa, talvolta
brutale e spietata, rivolta alla Chiesa
nostra Madre. Anche con questi siate
comprensivi, ma difendete al tempo
stesso la verità con calma, con
misura, con fermezza, anche se non
mancheranno persone che vi 
accuseranno di fare dell’apologetica.

26a I frutti umani e soprannaturali di
questa maniera di comportarvi
saranno meravigliosi. L’Opera di Dio
è un grande strumento per rendere
felice l’umanità, se noi siamo fedeli:
saremo fedeli perché il Signore è
fedele: egli vi confermerà e vi
custodirà dal Maligno[61].



26b Vedo l’Opera proiettata nei
secoli, sempre giovane, vivace, bella
e feconda, a difendere la pace di
Cristo perché ne goda il mondo
intero. Contribuiremo a far sì che
nella società siano riconosciuti i
diritti della persona umana, della
famiglia, della Chiesa. Il nostro
lavoro farà scemare gli odi fratricidi
e la diffidenza tra i popoli. Le mie
figlie e i miei figli, fortes in fide[62],
saldi nella fede, sapranno ungere
tutte le ferite con l’olio della carità di
Cristo, che è un balsamo soavissimo.

26c Non vi rallegra che il Signore
abbia voluto per la nostra impresa
soprannaturale lo spirito che palpita
nel Vangelo, ma sembra così
trascurato nel mondo? Ringraziatene
Gesù e Santa Maria; rinnovate il
vostro anelito di corredimere e di
essere apostoli. Ci aspetta un enorme
lavoro! Poiché colui il quale ha
iniziato in noi l’Opera, la porterà a
compimento[63].



26d Il Signore protegga i miei figli.

26e Madrid, 16 luglio 1933

[1] Gv 15, 15.

[2] Cfr Ger 29, 11.

[3] SAN CIPRIANO DI CARTAGINE, De
bono patientiae, 15.

[4] Lc 19, 5.

[5] 1 Tm 2, 4.

[6] Cfr 2 Cor 5, 14.

[7] 1 Cor 16, 24.

[8] Cfr Gal 5, 1 (Vg: 4, 31).

[9] 1 Cr 29, 17. È la versione italiana
della traduzione usata dall’Autore.
La versione CEI 2008 riporta: io, con



cuore retto, ho offerto
spontaneamente tutte queste cose.

[10] Lc 8, 5.

[11] Cfr At 1, 1.

[12] Cfr Cammino, n. 7 che coincide
quasi integralmente con una nota del
1933 (stesso anno di quello della data
apposta a questa lettera) in Appunti
intimi.

[13] Gal 6, 15: Non è infatti la
circoncisione che conta, né la non
circoncisione, ma l’essere nuova
creatura.

[14] Cfr Lc 9, 54.

[15] Lc 9, 56: Il Figlio dell’uomo non è
venuto per perdere le anime degli
uomini ma per salvarle. Questo
versetto della Vulgata, nella 
Neovulgata è stato soppresso.

[16] Il rapporto tra carità e verità
nella evangelizzazione, sviluppato



mediante il binomio transigenza-
intransigenza, fu ampiamente
meditato dal fondatore, come si
evince da alcune annotazioni negli 
Appunti intimi degli anni 1931-1932,
passate poi nel capitolo «Il piano
della tua santità» di Cammino (nn.
393-398).

[17] Sal 11, 7 (Nvg 6).

[18] 1 Pt 5, 9: saldi nella fede.

[19] La Giralda è il campanile della
cattedrale di Siviglia, del XII secolo,
che non ha alcuna relazione con
sant’Isidoro (556-636).

[20] Antico monastero della
Cantabria (Spagna).

[21] Eb 5, 2.

[22] Cfr Lc 15, 2.

[23] La dottrina sui «semi del Verbo»
formulata dai Padri della Chiesa è
stata ripresa in diversi documenti del



Concilio Vaticano II (cfr Nostra
aetate, 2; Ad gentes, 11; Lumen
gentium, 17) e successivamente, per
esempio, da san Giovanni Paolo II in 
Redemptor hominis, 11.

[24] I resti di Cesare Borgia, dopo
l’ultima esumazione del 1953, sono
sepolti sotto una lapide davanti alla
porta della Chiesa. L’autore riporta la
millanteria con cui un tale volle far
colpo su un ingenuo giornalista.

[25] I versi sono di un’opera satirica
di autore incerto, La virtud al uso y
mística a la moda, pubblicata nel
1729 sotto lo pseudonimo di
FULGENCIO AFÁN DE RIBERA. San
Josemaría li riporta evidenziando la
distorsione dei pronomi: En este
mundo enemigo / no hay nadie de
quien fiar. / Cada cual cuide de sigo, /
yo de migo, tú de tigo, / y procúrese
salvar.

[26] 1 Cor 9, 19-22.



[27] Rm 10, 13-14.

[28] Non è stato possibile trovare
l’origine della frase latina. Il tema
ricorre spesso negli scritti di san
Josemaría. Un mistico spagnolo, il
gesuita Juan Eusebio Nieremberg
(1595-1658), usa l’espressione «hoc
caritatis bello» in un diverso contesto
per riferirsi all’amore nei confronti
dei nemici. San Josemaría, che
possedeva diversi scritti di questo
autore, potrebbe esservisi ispirato.

[29] Gv 13, 34.

[30] Cfr Ef 4, 15.

[31] 1 Cor 9, 22.

[32] Cfr Ad Diognetum, 5, 1-5.

[33] Lc 11, 1.

[34] Lc 11, 2.

[35] Gv 3, 2.



[36] Gv 3, 3.

[37] Gv 4, 9.

[38] Gv 4, 14.

[39] Gv 4, 29.

[40] Gv 4, 39.

[41] Gv 4, 42.

[42] Lc 18, 18.

[43] Mt 19, 17-20.

[44] Lc 18, 23.

[45] Lc 18, 22.

[46] Lc 23, 39.

[47] Lc 23, 40-42.

[48] Lc 23, 43.

[49] 1 Cor 1, 13.

[50] 1 Cor 1, 12.



[51] Gv 1, 19.

[52] Mt 11, 14-15.

[53] Gv 1, 20.23.

[54] Lc 7, 17.

[55] Lc 7, 18-19.

[56] Lc 7, 22.

[57] Lc 15, 7.

[58] Gv 5, 7.

[59] Mt 20, 7.

[60] Lc 23, 34.

[61] 2 Ts 3, 3.

[62] 1 Pt 5, 9.

[63] Cfr Fil 1, 6.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-n-4-san-
san-josemaria-annunciare-dottrina-

cristiana-apostolato-personale/
(12/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-n-4-san-san-josemaria-annunciare-dottrina-cristiana-apostolato-personale/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-n-4-san-san-josemaria-annunciare-dottrina-cristiana-apostolato-personale/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-n-4-san-san-josemaria-annunciare-dottrina-cristiana-apostolato-personale/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-n-4-san-san-josemaria-annunciare-dottrina-cristiana-apostolato-personale/

	Lettera n. 4 di san Josemaría Escrivá, sul modo di annunciare la dottrina cristiana con l’apostolato personale
	Lettera n. 4 di san Josemaría Escrivá


