
opusdei.org

Lettera di papa
Francesco ai
sacerdoti

In occasione del 160°
anniversario della morte del
santo curato d'Ars, papa
Francesco ha inviato questa
lettera a tutti i sacerdoti del
mondo.

06/08/2019

Ai miei fratelli presbiteri.

Cari fratelli,



ricordiamo il 160° anniversario della
morte del santo Curato d'Ars,
proposto da Pio XI come patrono di
tutti i parroci del mondo[1]. Nella
sua festa voglio scrivervi questa
lettera, non solo ai parroci ma anche
a tutti voi, fratelli presbiteri, che
senza fare rumore “lasciate tutto”
per impegnarvi nella vita quotidiana
delle vostre comunità. A voi che,
come il Curato d’Ars, lavorate in
“trincea”, portate sulle vostre spalle
il peso del giorno e del caldo (cfr Mt
20,12) e, esposti a innumerevoli
situazioni, “ci mettete la faccia”
quotidianamente e senza darvi
troppa importanza, affinché il Popolo
di Dio sia curato e accompagnato. Mi
rivolgo a ciascuno di voi che, in tante
occasioni, in maniera inosservata e
sacrificata, nella stanchezza o nella
fatica, nella malattia o nella
desolazione, assumete la missione
come un servizio a Dio e al suo
popolo e, pur con tutte le difficoltà



del cammino, scrivete le pagine più
belle della vita sacerdotale.

Qualche tempo fa ho manifestato ai
Vescovi italiani la preoccupazione
che, in non poche regioni, i nostri
sacerdoti si sentono ridicolizzati e
“colpevolizzati” a causa di crimini
che non hanno commesso e dicevo
loro che essi hanno bisogno di
trovare nel loro vescovo la figura del
fratello maggiore e il padre che li
incoraggi in questi tempi difficili, li
stimoli e li sostenga nel cammino[2].

Come fratello maggiore e padre
anch’io voglio essere vicino, prima di
tutto per ringraziarvi a nome del
santo Popolo fedele di Dio per tutto
ciò che riceve da voi e, a mia volta, 
incoraggiarvi a rinnovare quelle
parole che il Signore ha pronunciato
così teneramente nel giorno della
nostra ordinazione e costituiscono la
sorgente della nostra gioia: «Non vi



chiamo più servi ... vi ho chiamato
amici» (Gv 15,15)[3].

DOLORE

«Ho osservato la miseria del mio
popolo» (Es 3,7).

Negli ultimi tempi abbiamo potuto
sentire più chiaramente il grido,
spesso silenzioso e costretto al
silenzio, dei nostri fratelli, vittime di
abusi di potere, di coscienza e
sessuali da parte di ministri ordinati.
Indubbiamente, è un tempo di
sofferenza nella vita delle vittime che
hanno subìto diverse forme di abuso;
anche per le loro famiglie e per tutto
il Popolo di Dio.

Come sapete siamo fortemente
impegnati nell'attuazione delle
riforme necessarie per dare impulso,
dalla radice, ad una cultura basata
sulla cura pastorale in modo che la
cultura dell’abuso non riesca a
trovare lo spazio per svilupparsi e,



ancor meno, perpetuarsi. Non è un
compito facile e, a breve termine,
richiede l'impegno di tutti. Se in
passato l'omissione ha potuto
trasformarsi in una forma di
risposta, oggi vogliamo che la
conversione, la trasparenza, la
sincerità e la solidarietà con le
vittime diventino il nostro modo di
fare la storia e ci aiutino ad essere
più attenti davanti a tutte le
sofferenze umane[4].

Neanche questo dolore è indifferente
ai presbiteri. Questo l’ho potuto
constatare nelle diverse visite
pastorali sia nella mia diocesi che in
altre, dove ho avuto l'opportunità di
tenere incontri e colloqui personali
con i sacerdoti. Molti di essi mi
hanno manifestato la loro
indignazione per quello che è
successo, e anche una specie di
impotenza, poiché oltre «alla fatica
della dedizione hanno vissuto il
danno provocato dal sospetto e dalla



messa in discussione che in alcuni o
molti può aver introdotto il dubbio,
la paura e la sfiducia»[5]. Numerose
sono le lettere di sacerdoti che
condividono questo sentimento.
D'altra parte, è consolante trovare
dei pastori che, quando vedono e
conoscono la sofferenza delle vittime
e del Popolo di Dio, si mobilitano,
cercano parole e percorsi di
speranza.

Senza negare e misconoscere il
danno causato da alcuni dei nostri
fratelli, sarebbe ingiusto non
riconoscere tanti sacerdoti che, in
maniera costante e integra, offrono
tutto ciò che sono e hanno per il bene
degli altri (cfr 2 Cor 12,15) e portano
avanti una paternità spirituale che sa
piangere con coloro che piangono;
sono innumerevoli i sacerdoti che
fanno della loro vita un'opera di
misericordia in regioni o situazioni
spesso inospitali, lontane o
abbandonate anche a rischio della



propria vita. Riconosco e vi ringrazio
per il vostro coraggioso e costante
esempio che, nei momenti di
turbolenza, vergogna e dolore, ci
mostra come voi continuate a
mettervi in gioco con gioia per il
Vangelo[6].

Sono convinto che, nella misura in
cui siamo fedeli alla volontà di Dio, i
tempi della purificazione ecclesiale
che stiamo vivendo ci renderanno
più gioiosi e semplici e, in un futuro
non troppo lontano, saranno molto
fruttuosi. «Non scoraggiamoci! II
Signore sta purificando la sua Sposa
e ci sta convertendo tutti a sé. Ci sta
facendo sperimentare la prova
perché comprendiamo che senza di
Lui siamo polvere. Ci sta salvando
dall’ipocrisia, dalla spiritualità delle
apparenze. Egli sta soffiando il suo
Spirito per ridare bellezza alla sua
Sposa, sorpresa in flagrante
adulterio. Ci farà bene prendere oggi
il capitolo 16 di Ezechiele. Questa è la



storia della Chiesa. Questa è la mia
storia, può dire ognuno di noi. E alla
fine, ma attraverso la tua vergogna,
tu continuerai a essere il pastore. Il
nostro umile pentimento, che rimane
silenzioso tra le lacrime di fronte alla
mostruosità del peccato e
all’insondabile grandezza del
perdono di Dio, questo, questo umile
pentimento è l’inizio della nostra
santità»[7].

GRATITUDINE

«Continuamente rendo grazie per
voi» (Ef 1,16).

La vocazione, più che una nostra
scelta, è risposta a una chiamata
gratuita del Signore. È bello tornare
in continuazione a quei passaggi
evangelici che ci mostrano Gesù che
prega, sceglie e chiama «perché
stessero con lui e per mandarli a
predicare» (Mc 3,14).



Vorrei ricordare qui un grande
maestro di vita sacerdotale del mio
paese natale, padre Lucio Gera, il
quale, parlando a un gruppo di
sacerdoti in tempi di molte prove in
America Latina, diceva loro:
“sempre, ma soprattutto nelle prove,
dobbiamo ritornare a quei momenti
luminosi in cui abbiamo
sperimentato la chiamata del Signore
a consacrare tutta la nostra vita al
suo servizio”. È quello che mi piace
chiamare “la memoria
deuteronomica della vocazione” che
ci permette di ritornare «a quel
punto incandescente in cui la Grazia
di Dio mi ha toccato all’inizio del
cammino. È da quella scintilla che
posso accendere il fuoco per l’oggi,
per ogni giorno, e portare calore e
luce ai miei fratelli e alle mie sorelle.
Da quella scintilla si accende una
gioia umile, una gioia che non
offende il dolore e la disperazione,
una gioia buona e mite»[8].



Un giorno abbiamo pronunciato un
“sì” che è nato e cresciuto nel seno di
una comunità cristiana grazie a quei
santi «della porta accanto»[9] che ci
hanno mostrato con fede semplice
quanto valeva la pena dare tutto per
il Signore e il suo Regno. Un “sì” la
cui portata ha avuto e avrà una
trascendenza insospettata, e che
molte volte non saremo in grado di
immaginare tutto il bene che è stato
ed è capace di generare. È bello
quando un anziano sacerdote è
circondato e visitato da quei piccoli –
ormai adulti– che agli inizi ha
battezzato e, con gratitudine,
vengono a presentargli la loro
famiglia! Lì abbiamo scoperto che
siamo stati unti per ungere e
l'unzione di Dio non delude mai e mi
fa dire con l'Apostolo:
«Continuamente rendo grazie per
voi» (Ef 1,16) e per tutto il bene che
avete fatto.



Nei momenti di difficoltà, di fragilità,
così come in quelli di debolezza e in
cui emergono i nostri limiti, quando
la peggiore di tutte le tentazioni è
quella di restare a rimuginare la
desolazione[10] spezzando lo
sguardo, il giudizio e il cuore, in quei
momenti è importante –persino
oserei dire cruciale– non solo non
perdere la memoria piena di
gratitudine per il passaggio del
Signore nella nostra vita, la memoria
del suo sguardo misericordioso che ci
ha invitato a metterci in gioco per
Lui e per il suo Popolo, ma avere
anche il coraggio di metterla in
pratica e con il salmista riuscire a
costruire il nostro proprio canto di
lode perché «eterna è la sua
misericordia» (cfr Sal 135).

La gratitudine è sempre un’“arma
potente”. Solo se siamo in grado di
contemplare e ringraziare
concretamente per tutti i gesti di
amore, generosità, solidarietà e



fiducia, così come di perdono,
pazienza, sopportazione e
compassione con cui siamo stati
trattati, lasceremo che lo Spirito ci
doni quell'aria fresca in grado di
rinnovare (e non rattoppare) la
nostra vita e missione. Lasciamo che,
come Pietro la mattina della “pesca
miracolosa”, il nostro constatare
tutto il bene ricevuto risvegli in noi
la capacità di stupirci e di ringraziare
così da portarci a dire: «Signore,
allontanati da me, perché sono un
peccatore» (Lc 5,8) e, ancora una
volta, ascoltiamo dalle labbra del
Signore la sua chiamata: «Non
temere; d'ora in poi sarai pescatore
di uomini" (Lc 5,10); perché «eterna è
la sua misericordia» (cfr Sal 135).

Fratelli, grazie per la vostra fedeltà
agli impegni assunti. È veramente
significativo che, in una società e in
una cultura che ha trasformato “il
gassoso” in valore ci siano delle
persone che scommettano e cerchino



di assumere impegni che esigono
tutta la vita. Sostanzialmente stiamo
dicendo che continuiamo a credere
in Dio che non ha mai rotto la sua
alleanza, anche quando noi
l’abbiamo infranta innumerevoli
volte. Questo ci invita a celebrare la
fedeltà di Dio che non smette di
fidarsi, credere e scommettere
nonostante i nostri limiti e peccati, e
ci invita a fare lo stesso. Consapevoli
di portare un tesoro in vasi di creta
(cfr 2 Cor 4,7), sappiamo che il
Signore si manifesta vincitore nella
debolezza (cfr 2 Cor 12,9), non smette
di sostenerci e chiamarci, dandoci il
centuplo (cfr Mc 10,29-30) perché
«eterna è la sua misericordia».

Grazie per la gioia con cui avete
saputo donare la vostra vita,
mostrando un cuore che nel corso
degli anni ha combattuto e lottato
per non diventare angusto ed amaro
ed essere, al contrario,
quotidianamente allargato



dall’amore di Dio e del suo popolo;
un cuore che, come il buon vino, il
tempo non ha inacidito, ma gli ha
dato una qualità sempre più squisita;
perché «eterna è la sua
misericordia».

Grazie perché cercate di rafforzare i
legami di fraternità e di amicizia nel
presbiterio e con il vostro vescovo,
sostenendovi a vicenda, curando
colui che è malato, cercando chi si è
isolato, incoraggiando e imparando
la saggezza dall’anziano,
condividendo i beni, sapendo ridere
e piangere insieme…: come sono
necessari questi spazi! E persino
rimanendo costanti e perseveranti
quando avete dovuto farvi carico di
qualche ardua missione o spingere
un fratello a prendersi le proprie
responsabilità; perché «eterna è la
sua misericordia».

Grazie per la testimonianza di
perseveranza e



“sopportazione” (hypomoné)
nell’impegno pastorale, il quale tante
volte, mossi dalla parresia del
pastore[11], ci porta a lottare con il
Signore nella preghiera, come Mosè
in quella coraggiosa e anche
rischiosa intercessione per il popolo
(cfr Nm 14,13-19; Es 32,30-32; Dt
9,18-21); perché «eterna è la sua
misericordia».

Grazie perché celebrate
quotidianamente l'Eucaristia e
pascete con misericordia nel
sacramento della riconciliazione,
senza rigorismi né lassismi,
facendovi carico delle persone e
accompagnandole nel cammino della
conversione verso la nuova vita che
il Signore dona a tutti noi. Sappiamo
che attraverso gli scalini della
misericordia possiamo scendere fino
al punto più basso della condizione
umana –fragilità e peccato inclusi– e
ascendere fino al punto più alto della
perfezione divina: «Siate



misericordiosi come è misericordioso
il Padre vostro»[12]. E così essere
«capaci di riscaldare il cuore delle
persone, di camminare nella notte
con loro, di saper dialogare e anche
di scendere nella loro notte, nel loro
buio senza perdersi»[13]; perché
«eterna è la sua misericordia».

Grazie perché ungete e annunciate a
tutti, con ardore, “nel momento
opportuno e non opportuno” il
Vangelo di Gesù Cristo (cfr 2 Tm 4,2),
sondando il cuore della propria
comunità «per cercare dov’è vivo e
ardente il desiderio di Dio, e anche
dove tale dialogo, che era amoroso,
sia stato soffocato o non abbia potuto
dare frutto»[14]; perché «eterna è la
sua misericordia».

Grazie per tutte le volte in cui,
lasciandovi commuovere nelle
viscere, avete accolto quanti erano
caduti, curato le loro ferite, offrendo
calore ai loro cuori, mostrando



tenerezza e compassione come il
Samaritano della parabola (cfr Lc
10,25-37). Niente è così urgente come
queste cose: prossimità, vicinanza,
essere vicini alla carne del fratello
sofferente. Quanto bene fa l'esempio
di un sacerdote che si avvicina e non
si allontana dalle ferite dei suoi
fratelli![15]. Riflesso del cuore del
pastore che ha imparato il gusto
spirituale di sentirsi uno con il suo
popolo[16]; che non dimentica di
essere uscito da esso e che solo
servendolo troverà e potrà spiegare
la sua più pura e piena identità, che
gli consente di sviluppare uno stile di
vita austero e semplice, senza
accettare privilegi che non hanno il
sapore del Vangelo; perché «eterna è
la sua misericordia».

Ringraziamo anche per la santità del
Popolo fedele di Dio che siamo
invitati a pascere e attraverso il
quale il Signore pasce e cura anche
noi con il dono di poter contemplare



questo popolo «nei genitori che
crescono con tanto amore i loro figli,
negli uomini e nelle donne che
lavorano per portare il pane a casa,
nei malati, nelle religiose anziane
che continuano a sorridere. In questa
costanza per andare avanti giorno
dopo giorno vedo la santità della
Chiesa militante»[17]. Rendiamo
grazie per ognuno di loro e
lasciamoci soccorrere e incoraggiare
dalla loro testimonianza; perché
«eterna è la sua misericordia».

CORAGGIO

«Il mio desiderio è che vi sentiate
incoraggiati» (cfr Col 2,2).

Il mio secondo grande desiderio,
facendomi eco delle parole di san
Paolo, è di accompagnarvi a
rinnovare il nostro coraggio
sacerdotale, frutto soprattutto
dell'azione dello Spirito Santo nelle
nostre vite. Di fronte a esperienze
dolorose, tutti abbiamo bisogno di



conforto e incoraggiamento. La
missione a cui siamo stati chiamati
non implica di essere immuni dalla
sofferenza, dal dolore e persino
dall'incomprensione[18]; al
contrario, ci chiede di affrontarli e
assumerli per lasciare che il Signore
li trasformi e ci configuri di più a Lui.
«In ultima analisi, la mancanza di un
riconoscimento sincero, sofferto e
orante dei nostri limiti è ciò che
impedisce alla grazia di agire meglio
in noi, poiché non le lascia spazio per
provocare quel bene possibile che si
integra in un cammino sincero e
reale di crescita»[19].

Un buon “test” per sapere come si
trova il nostro cuore di pastore è
chiedersi come stiamo affrontando il
dolore. Molte volte può capitare di
comportarsi come il levita o il
sacerdote della parabola che si
voltano dall’altra parte e ignorano
l'uomo che giace a terra (cfr Lc
10,31-32). Altri si avvicinano male,



intellettualizzano rifugiandosi in
luoghi comuni: “la vita è così”, “non
si può fare nulla”, dando spazio al
fatalismo e allo scoraggiamento;
oppure si avvicinano con uno
sguardo di preferenze selettive
generando così solo isolamento ed
esclusione. «Come il profeta Giona,
sempre portiamo latente in noi la
tentazione di fuggire in un luogo
sicuro che può avere molti nomi:
individualismo, spiritualismo,
chiusura in piccoli mondi…»[20], i
quali lungi dal far commuovere le
nostre viscere finiscono per
allontanarci dalle ferite proprie, da
quelle degli altri e, quindi, dalle
ferite di Gesù[21].

In questa stessa linea, vorrei
sottolineare un altro atteggiamento
sottile e pericoloso che, come amava
dire Bernanos, è «il più prezioso
degli elisir del demonio»[22] e il più
dannoso per noi che vogliamo
servire il Signore perché semina



scoraggiamento, orfanezza e porta
alla disperazione[23]. Delusi dalla
realtà, dalla Chiesa o da noi stessi,
possiamo vivere la tentazione di
aggrapparci ad una tristezza
dolciastra, che i padri dell’Oriente
chiamavano accidia. Il card. Tomáš
Špidlík diceva: «Se ci assale la
tristezza per la vita come tale, per la
compagnia degli altri, per il fatto che
siamo soli, allora c’è sempre qualche
mancanza di fede nella Provvidenza
di Dio e nella sua opera. La tristezza
paralizza il coraggio di proseguire
nel lavoro, nella preghiera, ci rende
antipatici i nostri vicini. Gli autori
monastici, che dedicano una lunga
descrizione a questo vizio, lo
chiamano il nemico peggiore della
vita spirituale»[24].

Conosciamo quella tristezza che
porta all'assuefazione e conduce
gradualmente alla naturalizzazione
del male e dell'ingiustizia con il
debole sussurro di quel “si è sempre



fatto così”. Tristezza che rende sterili
tutti i tentativi di trasformazione e
conversione, propagando
risentimento e animosità. «Questa
non è la scelta di una vita degna e
piena, questo non è il desiderio di
Dio per noi, questa non è la vita nello
Spirito che sgorga dal cuore di Cristo
risorto»[25] e per la quale siamo stati
chiamati. Fratelli, quando quella 
tristezza dolciastra minaccia di
impadronirsi della nostra vita o della
nostra comunità, senza spaventarci
né preoccuparci, ma con
determinazione, chiediamo e
facciamo chiedere allo Spirito che
«venga a risvegliarci, a dare uno
scossone al nostro torpore, a
liberarci dall’inerzia! Sfidiamo
l’abitudinarietà, apriamo bene gli
occhi e gli orecchi, e soprattutto il
cuore, per lasciarci smuovere da ciò
che succede intorno a noi e dal grido
della Parola viva ed efficace del
Risorto»[26].



Consentitemi di ripeterlo, tutti
abbiamo bisogno del conforto e della
forza di Dio e dei fratelli in tempi
difficili. A tutti noi servono quelle
accorate parole di san Paolo alle sue
comunità: «Vi prego quindi di non
perdervi d'animo a causa delle mie
tribolazioni per voi» (Ef 3,13); «Il mio
desiderio è che vi sentiate
incoraggiati» (cfr Col 2,2), e così poter
compiere la missione che ogni
mattina il Signore ci dona:
trasmettere «una grande gioia, che
sarà di tutto il popolo» (Lc 2,10). Ma,
appunto, non come teoria o
conoscenza intellettuale o morale di
ciò che dovrebbe essere, bensì come
uomini che immersi nel dolore sono
stati trasformati e trasfigurati dal
Signore, e come Giobbe arrivano ad
esclamare: «Io ti conoscevo solo per
sentito dire, ma ora i miei occhi ti
hanno veduto» (42,5). Senza questa
esperienza fondante, tutti i nostri
sforzi ci porteranno sulla via della
frustrazione e del disincanto.



Durante la nostra vita, abbiamo
potuto contemplare come «con Gesù
Cristo sempre nasce e rinasce la
gioia»[27]. Anche se ci sono diverse
fasi in questa esperienza, sappiamo
che al di là delle nostre fragilità e dei
nostri peccati, Dio «ci permette di
alzare la testa e ricominciare, con
una tenerezza che mai ci delude e
che sempre può restituirci la
gioia»[28]. Quella gioia non nasce dai
nostri sforzi volontaristici o
intellettualistici ma dalla fiducia di
sapere che le parole di Gesù a Pietro
continuano ad agire: nel momento in
cui sarai “passato al vaglio”, non
dimenticare che Io stesso «ho pregato
per te, che non venga meno la tua
fede» (Lc 22,32). Il Signore è il primo
a pregare e combattere per te e per
me. E ci invita ad entrare
pienamente nella sua preghiera.
Possono addirittura esserci dei
momenti in cui dovremmo
immergerci «nella preghiera del
Getsemani, la più umana e



drammatica delle preghiere di Gesù
(...). C'è supplica, tristezza, angoscia,
quasi un disorientamento (Mc
14,33)»[29].

Sappiamo che non è facile restare
davanti al Signore lasciando che il
suo sguardo percorra la nostra vita,
guarisca il nostro cuore ferito e lavi i
nostri piedi impregnati dalla
mondanità che ci si è attaccata lungo
la strada e ci impedisce di
camminare. È nella preghiera che
sperimentiamo la nostra benedetta
precarietà che ci ricorda il nostro
essere dei discepoli bisognosi
dell'aiuto del Signore, e ci libera dalla
tendenza prometeica «di coloro che
in definitiva fanno affidamento
unicamente sulle proprie forze e si
sentono superiori agli altri perché
osservano determinate norme»[30].

Fratelli, Gesù più di chiunque altro
conosce i nostri sforzi e risultati, così
come i fallimenti e gli insuccessi. Lui



è il primo a dirci: «Venite a me, voi
tutti, che siete stanchi e oppressi, e io
vi darò ristoro. Prendete il mio giogo
sopra di voi e imparate da me, che
sono mite e umile di cuore, e
troverete ristoro per la vostra
vita» (Mt 11,28-29).

In una tale preghiera sappiamo che
non siamo mai da soli. La preghiera
del pastore è una preghiera abitata
sia dallo Spirito «il quale grida: Abbà,
Padre!» (Gal 4,6), sia dal popolo che
gli è stato affidato. La nostra
missione e identità ricevono luce da
questo doppio legame.

La preghiera del pastore si nutre e si
incarna nel cuore del Popolo di Dio.
Porta i segni delle ferite e delle gioie
della sua gente che nel silenzio
presenta davanti al Signore affinché
siano unti con il dono dello Spirito
Santo. È la speranza del pastore che
confida e lotta affinché il Signore
possa sanare la nostra fragilità,



quella personale e quella delle nostre
comunità. Ma non perdiamo di vista
il fatto che è proprio nella preghiera
del Popolo di Dio dove il cuore del
pastore si incarna e trova il suo
posto. Questo ci rende tutti liberi dal
cercare o volere risposte facili, veloci
e prefabbricate, permettendo al
Signore di essere Lui (e non le nostre
ricette e priorità) a mostrarci un
cammino di speranza. Non perdiamo
di vista il fatto che, nei momenti più
difficili della comunità primitiva,
come leggiamo nel libro degli Atti
degli Apostoli, la preghiera è
diventata la vera protagonista.

Fratelli, riconosciamo la nostra
fragilità, sì; ma permettiamo che
Gesù la trasformi e ci proietti in
continuazione verso la missione. Non
perdiamo la gioia di sentirci
“pecore”, di sapere che Lui è nostro
Signore e Pastore.



Per mantenere il cuore coraggioso è
necessario non trascurare questi due
legami costitutivi della nostra
identità: il primo, con Gesù. Ogni
volta che ci sleghiamo da Gesù o
trascuriamo la nostra relazione con
Lui, a poco a poco il nostro impegno
si inaridisce e le nostre lampade
rimangono senza l'olio in grado di
illuminare la vita (cfr Mt 25,1-13):
«Rimanete in me e io in voi. Come il
tralcio non può portare frutto da se
stesso se non rimane nella vite, così
neanche voi se non rimanete in me…
perché senza di me non potete far
nulla» (Gv 15,4-5). In questo senso,
vorrei incoraggiarvi a non trascurare
l'accompagnamento spirituale,
avendo un fratello con cui parlare,
confrontarsi, discutere e discernere
in piena fiducia e trasparenza il
proprio cammino; un fratello
sapiente con cui fare l'esperienza di
sapersi discepoli. Cercatelo, trovatelo
e godete la gioia di lasciarvi curare,
accompagnare e consigliare. È un



aiuto insostituibile per poter vivere il
ministero facendo la volontà del
Padre (cfr Eb 10,9) e lasciare il cuore
battere con «gli stessi sentimenti di
Cristo Gesù» (Fil 2,5). Quanto bene ci
fanno le parole del Qoèlet: «Meglio
essere in due che uno solo … Infatti,
se cadono, l'uno rialza l'altro. Guai
invece a chi è solo: se cade, non ha
nessuno che lo rialzi» (4,9-10).

L'altro legame costitutivo: aumentate
e nutrite il vincolo con il vostro
popolo. Non isolatevi dalla vostra
gente e dai presbiteri o dalle
comunità. Ancora meno non
rinchiudetevi in gruppi chiusi ed
elitari. Questo, alla fine, soffoca e
avvelena lo spirito. Un ministro
coraggioso è un ministro sempre in
uscita; ed “essere in uscita” ci porta a
camminare «a volte davanti, a volte
in mezzo e a volte dietro: davanti,
per guidare la comunità; in mezzo,
per incoraggiarla e sostenerla; dietro,
per tenerla unita perché nessuno



rimanga troppo, troppo indietro, per
tenerla unita, e anche per un’altra
ragione: perché il popolo ha “fiuto”!
Ha fiuto nel trovare nuove vie per il
cammino, ha il “sensus fidei” [cfr 
Lumen Gentium, 12]. Che cosa c’è di
più bello?»[31]. Gesù stesso è il
modello di questa scelta
evangelizzatrice che ci introduce nel
cuore del popolo. Quanto bene ci fa
vederlo vicino a tutti! Il donarsi di
Gesù sulla croce non è altro che il
culmine di questo stile
evangelizzatore che ha
contrassegnato tutta la sua esistenza.

Fratelli, il dolore di tante vittime, il
dolore del Popolo di Dio, così come il
nostro, non può andare perduto. È
Gesù stesso che porta tutto questo
peso sulla sua croce e ci invita a
rinnovare la nostra missione per
essere vicini a coloro che soffrono,
per stare, senza vergogna, vicini alle
miserie umane e, perché no, viverle
come proprie per renderle

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


eucaristia[32]. Il nostro tempo,
segnato da vecchie e nuove ferite, ci
impone di essere artigiani di
relazione e comunione, aperti,
fiduciosi e in attesa della novità che il
Regno di Dio vuole suscitare oggi. Un
regno di peccatori perdonati, invitati
a testimoniare la sempre viva e
attiva compassione del Signore;
«perché eterna è la sua
misericordia».

LODE

«L’anima mia magnifica il
Signore» (Lc 1,46).

È impossibile parlare di gratitudine e
incoraggiamento senza contemplare
Maria. Lei, donna dal cuore trafitto
(cfr Lc 2,35) ci insegna la lode capace
di aprire lo sguardo al futuro e
restituire speranza al presente. Tutta
la sua vita è stata condensata nel suo
canto di lode (cfr Lc 1,46-55), che
anche noi siamo invitati a cantare
come promessa di pienezza.



Ogni volta che vado in un Santuario
Mariano, mi piace “guadagnare
tempo" guardando e lasciandomi
guardare dalla Madre, chiedendo la
fiducia del bambino, del povero e del
semplice che sa che lì c'è sua madre e
che può mendicare un posto nel suo
grembo. E nel guardarla, ascoltare
ancora una volta come l'indio Juan
Diego: «Che c’è, figlio mio, il più
piccolo di tutti? Che cosa rattrista il
tuo cuore? Non ci sono forse qui io,
io che ho l’onore di essere tua
madre?»[33].

Guardare Maria è tornare «a credere
nella forza rivoluzionaria della
tenerezza e dell’affetto. In lei
vediamo che l’umiltà e la tenerezza
non sono virtù dei deboli ma dei
forti, che non hanno bisogno di
maltrattare gli altri per sentirsi
importanti»[34].

Se qualche volta lo sguardo inizia a
indurirsi, o sentiamo che la forza



seducente dell'apatia o della
desolazione vuole mettere radici e
impadronirsi del cuore; se il gusto di
sentirci parte viva e integrante del
Popolo di Dio comincia a infastidirci
e ci sentiamo spinti verso un
atteggiamento elitario ... non
abbiamo paura di contemplare Maria
e intonare il suo canto di lode.

Se qualche volta ci sentiamo tentati
di isolarci e rinchiuderci in noi stessi
e nei nostri progetti proteggendoci
dalle vie sempre polverose della
storia, o se lamenti, proteste, critiche
o ironia si impadroniscono del nostro
agire senza voglia di combattere, di
aspettare e di amare ... guardiamo a
Maria affinché purifichi i nostri
occhi da ogni “pagliuzza” che
potrebbe impedirci di essere attenti e
svegli per contemplare e celebrare
Cristo che vive in mezzo al suo
Popolo. E se vediamo che non
riusciamo a camminare diritto, che
facciamo fatica a mantenere i



propositi di conversione,
rivolgiamoci a Lui come lo faceva
supplicandolo, quasi in modo
complice, quel grande parroco,
anche poeta, della mia diocesi
precedente: «Questa sera, Signora, la
promessa è sincera. Ma, per ogni
evenienza, non dimenticarti di
lasciare la chiave fuori»[35]. Lei «è
l’amica sempre attenta perché non
venga a mancare il vino nella nostra
vita. È colei che ha il cuore trafitto
dalla spada, che comprende tutte le
pene. Quale madre di tutti, è segno di
speranza per i popoli che soffrono i
dolori del parto finché non germogli
la giustizia… Come una vera madre,
cammina con noi, combatte con noi,
ed effonde incessantemente la
vicinanza dell’amore di Dio»[36].

Fratelli, ancora una volta,
«continuamente rendo grazie per
voi» (Ef 1,16) per la vostra dedizione
e missione con la certezza che «Dio
rimuove le pietre più dure, contro



cui vanno a schiantarsi speranze e
aspettative: la morte, il peccato, la
paura, la mondanità. La storia
umana non finisce davanti a una
pietra sepolcrale, perché scopre oggi
la “pietra viva” (cfr 1 Pt 2,4): Gesù
risorto. Noi come Chiesa siamo
fondati su di Lui e, anche quando ci
perdiamo d’animo, quando siamo
tentati di giudicare tutto sulla base
dei nostri insuccessi, Egli viene a fare
nuove le cose»[37].

Lasciamo che sia la gratitudine a
suscitare la lode e ci incoraggi ancora
una volta alla missione di ungere i
nostri fratelli nella speranza. Ad
essere uomini che testimoniano con
la loro vita la compassione e la
misericordia che solo Gesù può
donarci.

Il Signore Gesù vi benedica e la Santa
Vergine vi custodisca. E, per favore,
vi chiedo di non dimenticare di
pregare per me.



Fraternamente,

Francesco

Roma, presso San Giovanni in
Laterano, 4 agosto 2019.

Memoria liturgica del santo Curato
d’Ars.

[1] Cfr Lett. ap. Anno Iubilari (23
aprile 1929): AAS 21 (1929), 312-313.

[2] Discorso alla Conferenza
Episcopale Italiana (20 maggio 2019).
La paternità spirituale che spinge il
Vescovo a non lasciare orfani i suoi
presbiteri si può riscontrare non solo
nella capacità di avere le porte
aperte per tutti i suoi preti, ma
nell’andare a cercarli per prendersi
cura di loro e accompagnarli.

https://w2.vatican.va/content/pius-xi/la/apost_letters/documents/hf_p-xi_apl_19290423_anno-iubilari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190520_cei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190520_cei.html


[3] Cfr SAN GIOVANNI XXIII, Lett.
enc. Sacerdotii nostri primordia nel I
centenario del piissimo transito del
santo Curato d’Ars (1 agosto 1959): 
AAS 51 (1959), 548.

[4] Cfr Lettera al Popolo di Dio (20
agosto 2018).

[5] Incontro con i Sacerdoti, Religiosi
e Religiose, Consacrati e Seminaristi,
Santiago del Cile (16 gennaio 2018).

[6] Cfr Lettera al Popolo di Dio che è
in cammino in Cile (31 maggio 2018).

[7] Incontro con il Clero di Roma (7
marzo 2019).

[8] Omelia Veglia Pasquale nella Notte
Santa (19 aprile 2014).

[9] Esort. ap. Gaudete et exsultate, 7.

[10] Cfr JORGE MARIO BERGOGLIO, 
Lettere della tribolazione, Milano,
2019, p. 18.

https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_19590801_sacerdotii.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_19590801_sacerdotii.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_19590801_sacerdotii.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_19590801_sacerdotii.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-religiosi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-religiosi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190307_liturgiapenitenziale-presbiteriroma.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140419_omelia-veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140419_omelia-veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#I_santi_della_porta_accanto


[11] Cfr Discorso ai Parroci di Roma
(6 marzo 2014).

[12] Ritiro spirituale ai Sacerdoti,
Prima Meditazione (2 giugno 2016).

[13] ANTONIO SPADARO, Intervista a
Papa Francesco: “La Civiltà Cattolica”
3918 (19 settembre 2013), p. 462.

[14] Esort. ap. Evangelii gaudium,
137.

[15] Cfr Discorso ai Parroci di Roma
(6 marzo 2014).

[16] Cfr Esort. ap. Evangelii gaudium,
268.

[17] Esort. ap. Gaudete et exsultate, 7.

[18] Cfr Lett. ap. Misericordia et
misera, 13.

[19] Esort. ap. Gaudete et exsultate,
50.

[20] Ibid., 134.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140306_clero-diocesi-roma.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_contesto_liturgico
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140306_clero-diocesi-roma.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_piacere_spirituale_di_essere_popolo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#I_santi_della_porta_accanto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Una_volont%C3%A0_senza_umilt%C3%A0
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Audacia_e_fervore


[21] Cfr JORGE MARIO BERGOGLIO, 
Reflexiones en esperanza, Città del
Vaticano, 2013, p. 14.

[22] Journal d’un curé de campagne,
Paris, 1974, p. 135; cfr Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 83.

[23] Cfr BARSANUFIO, Epistolario, in:
VITO CUTRO – MICHAŁ TADEUSZ
SZWEMIN, Bisogno di Paternità,
Varsavia, 2018, p. 124.

[24] L’arte di purificare il cuore,
Roma, 1999, p. 47.

[25] Esort. ap. Evangelii gaudium, 2.

[26] Esort. ap. Gaudete et exsultate,
137.

[27] Esort. ap. Evangelii gaudium, 1.

[28] Ibid., 3.

[29] JORGE MARIO BERGOGLIO, 
Reflexiones en esperanza, Città del
Vaticano, 2013, p. 26.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_all%E2%80%99accidia_egoista
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I.%E2%80%82Gioia_che_si_rinnova_e_si_comunica
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Audacia_e_fervore
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_gioia_del_Vangelo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I.%E2%80%82Gioia_che_si_rinnova_e_si_comunica


[30] Esort. ap. Evangelii gaudium, 94.

[31] Incontro con il Clero, Persone di
Vita Consacrata e Membri di Consigli
Pastorali, Assisi (4 ottobre 2013).

[32] Cfr Esort. ap. Evangelii gaudium,
268-270.

[33] Cfr Nican Mopohua, 107, 118,
119.

[34] Esort. ap. Evangelii gaudium,
288.

[35] Cfr AMELIO LUIS CALORI, Aula
Fúlgida, Buenos Aires, 1946.

[36] Esort. ap. Evangelii gaudium,
286.

[37] Omelia Veglia Pasquale nella
Notte Santa (20 aprile 2019).

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_alla_mondanit%C3%A0_spirituale
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2013/october/documents/papa-francesco_20131004_clero-assisi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2013/october/documents/papa-francesco_20131004_clero-assisi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2013/october/documents/papa-francesco_20131004_clero-assisi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_piacere_spirituale_di_essere_popolo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_Stella_della_nuova_evangelizzazione
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_dono_di_Ges%C3%B9_al_suo_popolo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190420_omelia-vegliapasquale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190420_omelia-vegliapasquale.html


© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-di-papa-
francesco-ai-sacerdoti/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-di-papa-francesco-ai-sacerdoti/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-di-papa-francesco-ai-sacerdoti/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-di-papa-francesco-ai-sacerdoti/

	Lettera di papa Francesco ai sacerdoti

