
opusdei.org

Lettera di Benedetto
XVI

Pubblichiamo di seguito la
lettera di Sua Santità Benedetto
XVI ai Vescovi della Chiesa
Cattolica riguardo alla
remissione della scomunica dei
quattro Vescovi consacrati
dall’Arcivescovo Lefebvre.

08/04/2009

Cari Confratelli nel ministero
episcopale!

La remissione della scomunica ai
quattro Vescovi, consacrati nell’anno



1988 dall’Arcivescovo Lefebvre senza
mandato della Santa Sede, per
molteplici ragioni ha suscitato
all’interno e fuori della Chiesa
Cattolica una discussione di una tale
veemenza quale da molto tempo non
si era più sperimentata. Molti Vescovi
si sono sentiti perplessi davanti a un
avvenimento verificatosi
inaspettatamente e difficile da
inquadrare positivamente nelle
questioni e nei compiti della Chiesa
di oggi. Anche se molti Vescovi e
fedeli in linea di principio erano
disposti a valutare in modo positivo
la disposizione del Papa alla
riconciliazione, a ciò tuttavia si
contrapponeva la questione circa la
convenienza di un simile gesto a
fronte delle vere urgenze di una vita
di fede nel nostro tempo. Alcuni
gruppi, invece, accusavano
apertamente il Papa di voler tornare
indietro, a prima del Concilio: si
scatenava così una valanga di
proteste, la cui amarezza rivelava



ferite risalenti al di là del momento.
Mi sento perciò spinto a rivolgere a
voi, cari Confratelli, una parola
chiarificatrice, che deve aiutare a
comprendere le intenzioni che in
questo passo hanno guidato me e gli
organi competenti della Santa Sede.
Spero di contribuire in questo modo
alla pace nella Chiesa.

Una disavventura per me
imprevedibile è stata il fatto che il
caso Williamson si è sovrapposto alla
remissione della scomunica. Il gesto
discreto di misericordia verso
quattro Vescovi, ordinati
validamente ma non legittimamente,
è apparso all’improvviso come una
cosa totalmente diversa: come la
smentita della riconciliazione tra
cristiani ed ebrei, e quindi come la
revoca di ciò che in questa materia il
Concilio aveva chiarito per il
cammino della Chiesa. Un invito alla
riconciliazione con un gruppo
ecclesiale implicato in un processo di



separazione si trasformò così nel suo
contrario: un apparente ritorno
indietro rispetto a tutti i passi di
riconciliazione tra cristiani ed ebrei
fatti a partire dal Concilio – passi la
cui condivisione e promozione fin
dall’inizio era stato un obiettivo del
mio personale lavoro teologico. Che
questo sovrapporsi di due processi
contrapposti sia successo e per un
momento abbia disturbato la pace
tra cristiani ed ebrei come pure la
pace all’interno della Chiesa, è cosa
che posso soltanto deplorare
profondamente. Mi è stato detto che
seguire con attenzione le notizie
raggiungibili mediante l’internet
avrebbe dato la possibilità di venir
tempestivamente a conoscenza del
problema. Ne traggo la lezione che in
futuro nella Santa Sede dovremo
prestar più attenzione a quella fonte
di notizie. Sono rimasto rattristato
dal fatto che anche cattolici, che in
fondo avrebbero potuto sapere
meglio come stanno le cose, abbiano



pensato di dovermi colpire con
un’ostilità pronta all’attacco. Proprio
per questo ringrazio tanto più gli
amici ebrei che hanno aiutato a
togliere di mezzo prontamente il
malinteso e a ristabilire l’atmosfera
di amicizia e di fiducia, che – come
nel tempo di Papa Giovanni Paolo II –
anche durante tutto il periodo del
mio pontificato è esistita e, grazie a
Dio, continua ad esistere.

Un altro sbaglio, per il quale mi
rammarico sinceramente, consiste
nel fatto che la portata e i limiti del
provvedimento del 21 gennaio 2009
non sono stati illustrati in modo
sufficientemente chiaro al momento
della sua pubblicazione. La
scomunica colpisce persone, non
istituzioni. Un’Ordinazione
episcopale senza il mandato
pontificio significa il pericolo di uno
scisma, perché mette in questione
l’unità del collegio episcopale con il
Papa. Perciò la Chiesa deve reagire



con la punizione più dura, la
scomunica, al fine di richiamare le
persone punite in questo modo al
pentimento e al ritorno all’unità. A
vent’anni dalle Ordinazioni, questo
obiettivo purtroppo non è stato
ancora raggiunto. La remissione
della scomunica mira allo stesso
scopo a cui serve la punizione:
invitare i quattro Vescovi ancora una
volta al ritorno. Questo gesto era
possibile dopo che gli interessati
avevano espresso il loro
riconoscimento in linea di principio
del Papa e della sua potestà di
Pastore, anche se con delle riserve in
materia di obbedienza alla sua
autorità dottrinale e a quella del
Concilio. Con ciò ritorno alla
distinzione tra persona ed
istituzione. La remissione della
scomunica era un provvedimento
nell’ambito della disciplina
ecclesiastica: le persone venivano
liberate dal peso di coscienza
costituito dalla punizione



ecclesiastica più grave. Occorre
distinguere questo livello
disciplinare dall’ambito dottrinale. Il
fatto che la Fraternità San Pio X non
possieda una posizione canonica
nella Chiesa, non si basa in fin dei
conti su ragioni disciplinari ma
dottrinali. Finché la Fraternità non
ha una posizione canonica nella
Chiesa, anche i suoi ministri non
esercitano ministeri legittimi nella
Chiesa. Bisogna quindi distinguere
tra il livello disciplinare, che
concerne le persone come tali, e il
livello dottrinale in cui sono in
questione il ministero e l’istituzione.
Per precisarlo ancora una volta:
finché le questioni concernenti la
dottrina non sono chiarite, la
Fraternità non ha alcuno stato
canonico nella Chiesa, e i suoi
ministri – anche se sono stati liberati
dalla punizione ecclesiastica – non
esercitano in modo legittimo alcun
ministero nella Chiesa.



Alla luce di questa situazione è mia
intenzione di collegare in futuro la
Pontificia Commissione "Ecclesia
Dei" – istituzione dal 1988
competente per quelle comunità e
persone che, provenendo dalla
Fraternità San Pio X o da simili
raggruppamenti, vogliono tornare
nella piena comunione col Papa –
conla Congregazione per la Dottrina
della Fede. Con ciò viene chiarito che
i problemi che devono ora essere
trattati sono di natura
essenzialmente dottrinale e
riguardano soprattutto l’accettazione
del Concilio Vaticano II e del
magistero post-conciliare dei Papi.
Gli organismi collegiali con i quali la
Congregazione studia le questioni
che si presentano (specialmente la
consueta adunanza dei Cardinali al
mercoledì e la Plenaria annuale o
biennale) garantiscono il
coinvolgimento dei Prefetti di varie
Congregazioni romane e dei
rappresentanti dell’Episcopato



mondiale nelle decisioni da
prendere. Non si può congelare
l’autorità magisteriale della Chiesa
all’anno 1962 – ciò deve essere ben
chiaro alla Fraternità. Ma ad alcuni
di coloro che si segnalano come
grandi difensori del Concilio deve
essere pure richiamato alla memoria
che il Vaticano II porta in sé l’intera
storia dottrinale della Chiesa. Chi
vuole essere obbediente al Concilio,
deve accettare la fede professata nel
corso dei secoli e non può tagliare le
radici di cui l’albero vive.

Spero, cari Confratelli, che con ciò sia
chiarito il significato positivo come
anche il limite del provvedimento del
21 gennaio 2009. Ora però rimane la
questione: Era tale provvedimento
necessario? Costituiva veramente
una priorità? Non ci sono forse cose
molto più importanti? Certamente ci
sono delle cose più importanti e più
urgenti. Penso di aver evidenziato le
priorità del mio Pontificato nei



discorsi da me pronunciati al suo
inizio. Ciò che ho detto allora rimane
in modo inalterato la mia linea
direttiva. La prima priorità per il
Successore di Pietro è stata fissata
dal Signore nel Cenacolo in modo
inequivocabile: "Tu … conferma i
tuoi fratelli" (Lc 22, 32). Pietro stesso
ha formulato in modo nuovo questa
priorità nella sua prima Lettera:
"Siate sempre pronti a rispondere a
chiunque vi domandi ragione della
speranza che è in voi" (1 Pt 3, 15). Nel
nostro tempo in cui in vaste zone
della terra la fede è nel pericolo di
spegnersi come una fiamma che non
trova più nutrimento, la priorità che
sta al di sopra di tutte è di rendere
Dio presente in questo mondo e di
aprire agli uomini l’accesso a Dio.
Non ad un qualsiasi dio, ma a quel
Dio che ha parlato sul Sinai; a quel
Dio il cui volto riconosciamo
nell’amore spinto sino alla fine (cfr 
Gv 13, 1) – in Gesù Cristo crocifisso e
risorto. Il vero problema in questo



nostro momento della storia è che
Dio sparisce dall’orizzonte degli
uomini e che con lo spegnersi della
luce proveniente da Dio l’umanità
viene colta dalla mancanza di
orientamento, i cui effetti distruttivi
ci si manifestano sempre di più.

Condurre gli uomini verso Dio, verso
il Dio che parla nella Bibbia: questa è
la priorità suprema e fondamentale
della Chiesa e del Successore di
Pietro in questo tempo. Da qui deriva
come logica conseguenza che
dobbiamo avere a cuore l’unità dei
credenti. La loro discordia, infatti, la
loro contrapposizione interna mette
in dubbio la credibilità del loro
parlare di Dio. Per questo lo sforzo
per la comune testimonianza di fede
dei cristiani – per l’ecumenismo – è
incluso nella priorità suprema. A ciò
si aggiunge la necessità che tutti
coloro che credono in Dio cerchino
insieme la pace, tentino di
avvicinarsi gli uni agli altri, per



andare insieme, pur nella diversità
delle loro immagini di Dio, verso la
fonte della Luce – è questo il dialogo
interreligioso. Chi annuncia Dio
come Amore "sino alla fine" deve
dare la testimonianza dell’amore:
dedicarsi con amore ai sofferenti,
respingere l’odio e l’inimicizia – è la
dimensione sociale della fede
cristiana, di cui ho parlato
nell’Enciclica Deus caritas est.

Se dunque l’impegno faticoso per la
fede, per la speranza e per l’amore
nel mondo costituisce in questo
momento (e, in forme diverse,
sempre) la vera priorità per la
Chiesa, allora ne fanno parte anche
le riconciliazioni piccole e medie.
Che il sommesso gesto di una mano
tesa abbia dato origine ad un grande
chiasso, trasformandosi proprio così
nel contrario di una riconciliazione,
è un fatto di cui dobbiamo prendere
atto. Ma ora domando: Era ed è
veramente sbagliato andare anche in



questo caso incontro al fratello che
"ha qualche cosa contro di te" (cfr Mt
5, 23s) e cercare la riconciliazione?
Non deve forse anche la società civile
tentare di prevenire le
radicalizzazioni e di reintegrare i
loro eventuali aderenti – per quanto
possibile – nelle grandi forze che
plasmano la vita sociale, per evitarne
la segregazione con tutte le sue
conseguenze? Può essere totalmente
errato l’impegnarsi per lo
scioglimento di irrigidimenti e di
restringimenti, così da far spazio a
ciò che vi è di positivo e di
ricuperabile per l’insieme? Io stesso
ho visto, negli anni dopo il 1988,
come mediante il ritorno di comunità
prima separate da Roma sia
cambiato il loro clima interno; come
il ritorno nella grande ed ampia
Chiesa comune abbia fatto superare
posizioni unilaterali e sciolto
irrigidimenti così che poi ne sono
emerse forze positive per l’insieme.
Può lasciarci totalmente indifferenti



una comunità nella quale si trovano
491 sacerdoti, 215 seminaristi, 6
seminari, 88 scuole, 2 Istituti
universitari, 117 frati, 164 suore e
migliaia di fedeli? Dobbiamo davvero
tranquillamente lasciarli andare alla
deriva lontani dalla Chiesa? Penso ad
esempio ai 491 sacerdoti. Non
possiamo conoscere l’intreccio delle
loro motivazioni. Penso tuttavia che
non si sarebbero decisi per il
sacerdozio se, accanto a diversi
elementi distorti e malati, non ci
fosse stato l’amore per Cristo e la
volontà di annunciare Lui e con Lui
il Dio vivente. Possiamo noi
semplicemente escluderli, come
rappresentanti di un gruppo
marginale radicale, dalla ricerca
della riconciliazione e dell’unità? Che
ne sarà poi?

Certamente, da molto tempo e poi di
nuovo in quest’occasione concreta
abbiamo sentito da rappresentanti di
quella comunità molte cose stonate –



superbia e saccenteria, fissazione su
unilateralismi ecc. Per amore della
verità devo aggiungere che ho
ricevuto anche una serie di
testimonianze commoventi di
gratitudine, nelle quali si rendeva
percepibile un’apertura dei cuori. Ma
non dovrebbe la grande Chiesa
permettersi di essere anche generosa
nella consapevolezza del lungo
respiro che possiede; nella
consapevolezza della promessa che
le è stata data? Non dovremmo come
buoni educatori essere capaci anche
di non badare a diverse cose non
buone e premurarci di condurre
fuori dalle strettezze? E non
dobbiamo forse ammettere che
anche nell’ambiente ecclesiale è
emersa qualche stonatura? A volte si
ha l’impressione che la nostra società
abbia bisogno di un gruppo almeno,
al quale non riservare alcuna
tolleranza; contro il quale poter
tranquillamente scagliarsi con odio.
E se qualcuno osa avvicinarglisi – in



questo caso il Papa – perde anche lui
il diritto alla tolleranza e può pure
lui essere trattato con odio senza
timore e riserbo.

Cari Confratelli, nei giorni in cui mi è
venuto in mente di scrivere questa
lettera, è capitato per caso che nel
Seminario Romano ho dovuto
interpretare e commentare il brano
di Gal 5, 13 – 15. Ho notato con
sorpresa l’immediatezza con cui
queste frasi ci parlano del momento
attuale: "Che la libertà non divenga
un pretesto per vivere secondo la
carne, ma mediante la carità siate a
servizio gli uni degli altri. Tutta la
legge infatti trova la sua pienezza in
un solo precetto: amerai il prossimo
tuo come te stesso. Ma se vi mordete
e divorate a vicenda, guardate
almeno di non distruggervi del tutto
gli uni gli altri!" Sono stato sempre
incline a considerare questa frase
come una delle esagerazioni
retoriche che a volte si trovano in



san Paolo. Sotto certi aspetti può
essere anche così. Ma purtroppo
questo "mordere e divorare" esiste
anche oggi nella Chiesa come
espressione di una libertà mal
interpretata. È forse motivo di
sorpresa che anche noi non siamo
migliori dei Galati? Che almeno
siamo minacciati dalle stesse
tentazioni? Che dobbiamo imparare
sempre di nuovo l’uso giusto della
libertà? E che sempre di nuovo
dobbiamo imparare la priorità
suprema: l’amore? Nel giorno in cui
ho parlato di ciò nel Seminario
maggiore, a Roma si celebrava la
festa della Madonna della Fiducia. Di
fatto: Maria ci insegna la fiducia. Ella
ci conduce al Figlio, di cui noi tutti
possiamo fidarci. Egli ci guiderà –
anche in tempi turbolenti. Vorrei così
ringraziare di cuore tutti quei
numerosi Vescovi, che in questo
tempo mi hanno donato segni
commoventi di fiducia e di affetto e
soprattutto mi hanno assicurato la



loro preghiera. Questo
ringraziamento vale anche per tutti i
fedeli che in questo tempo mi hanno
dato testimonianza della loro fedeltà
immutata verso il Successore di san
Pietro. Il Signore protegga tutti noi e
ci conduca sulla via della pace. È un
augurio che mi sgorga spontaneo dal
cuore in questo inizio di Quaresima,
che è tempo liturgico
particolarmente favorevole alla
purificazione interiore e che tutti ci
invita a guardare con speranza
rinnovata al traguardo luminoso
della Pasqua.

Con una speciale Benedizione
Apostolica mi confermo

Vostro nel Signore

BENEDICTUS PP. XVI

Dal Vaticano, 10 Marzo 2009



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-di-
benedetto-xvi/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-di-benedetto-xvi/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-di-benedetto-xvi/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-di-benedetto-xvi/

	Lettera di Benedetto XVI

