
opusdei.org

Lettera del prelato
(ottobre 2013)

"Professo un solo Battesimo per
la remissione dei peccati": è
l'articolo del Credo commentato
dal prelato nella lettera di
questo mese.

26/10/2013

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

Nelle scorse settimane, mossi
dall’invito del Papa, da molti luoghi
si è levata al Cielo una preghiera
perseverante per la pace nel mondo



e nelle coscienze. Ho avuto molto
presente quel suggerimento di san
Josemaría quando, nell’anno 1952, ci
invitò a ripetere la giaculatoria Cor
Iesu Sacratíssimum, dona nobis
pacem! Anni dopo aggiunse et
Miséricors , perché implorassimo
dal Cuore sacratissimo e
misericordioso di Gesù la pace per
tutto il mondo: la pace spirituale, che
proviene dal possedere Dio, e anche
la pace umana tra tutte le genti,
rifiutando le inimicizie e la violenza.
Anche Giovanni Paolo II e Benedetto
XVI pregarono e fecero pregare per
la pace del mondo.

Come affermava il Santo Padre nel
lanciare il suo richiamo per la
giornata mondiale di digiuno e di
preghiera, invano si alzerebbe la
voce per la pace nella società se le
anime non si sforzassero di ottenere
e mantenere la pace con Dio, che è
conseguenza della lotta decisa contro
il peccato. Mentre pregavamo per il



cessare delle guerre, dei rancori,
delle inimicizie, sono tornate una
volta di più alla mia memoria alcune
parole di san Josemaría scritte
durante i primi anni della sua attività
sacerdotale: Un segreto. – Un
segreto a gran voce: queste crisi
mondiali sono crisi di santi. – Dio
vuole un pugno di uomini “suoi” in
ogni attività umana. – Poi… “pax
Christi in regno Cristi” – la pace di
Cristo nel regno di Cristo [1] .

Queste riflessioni, sempre attuali,
rivestono una particolare
importanza alla vigilia
dell’anniversario della fondazione
dell’Opera. Quel 2 ottobre 1928, Dio
Nostro Signore, nella sua infinita
misericordia, fece vedere a nostro
Padre che era sua Volontà ricordare
a tutti gli uomini che sono chiamati
alla santità. Al contempo, affidò alle
sue mani – alla sua anima e al suo
cuore – l’Opus Dei: cammino di
santificazione nel lavoro



professionale e nelle circostanze
della vita ordinaria, dotandolo dello
spirito e degli strumenti apostolici
appropriati per raggiungere questo
scopo.

Sono trascorsi ottantacinque anni da
allora, e, per la bontà del Cielo,
l’Opus Dei sta compiendo la sua
missione di servizio alla Chiesa e alle
anime per cui è stato voluto da Dio:
restiamo sempre all’erta per
assecondare questo esplicito incarico
divino. Possiamo ben dire, e senza
iattanza – scrisse il nostro
Fondatore molti anni fa – che, con
l’Opera di Dio, si sono aperti in
modo vocazionale i cammini
divini della terra [2] . Innalziamo il
nostro cuore in atti di
ringraziamento alla Beatissima
Trinità e alla Vergine nostra Madre,
perché piovano sulla terra tutte le
grazie del cielo. E
contemporaneamente, pensiamo: che
cosa posso fare di più perché questo



messaggio cali più profondamente
nel mio cuore e in quello della gente?
Non è evidente che bisogna pregare
di più, offrire più sacrifici, lavorare
con più dedizione e rettitudine nel
lavoro professionale, cercare nuove
occasioni per giungere a servire altre
persone?

Durante gli ultimi mesi, abbiamo
riflettuto sul mistero della Chiesa
una, santa, cattolica, apostolica. Però,
e ancora di più, è nostra Madre: la
Santa Madre Chiesa , giacché nel suo
seno lo Spirito Santo ci ha generato
alla nuova esistenza dei figli di Dio.
La stessa Chiesa, come buona Madre
amorosa, si prende cura
costantemente di noi suoi figli, finché
arriviamo tutti all’unità della fede e
della conoscenza del Figlio di Dio, fino
all’uomo perfetto, fino a raggiungere
la misura della pienezza di Cristo [3] .

Tuttavia, ed è un dolore che ci pesa,
alcuni – anche tra i cattolici – parlano



della Chiesa con indifferenza, e le
attribuiscono anche le colpe e i difetti
che noi suoi figli manifestiamo nella
nostra condotta, perché – malgrado
la dignità ricevuta – continuiamo a
essere povere donne e poveri
uomini, inclini al peccato. Assai
diverso era l’atteggiamento dei Santi
Padri, o quello di milioni di anime
che la Chiesa ha condotto in Cielo.
Sant’Agostino, per esempio, esortava:
«Amiamo il Signore, nostro Dio;
amiamo la sua Chiesa. Lui come
Padre, Lei come Madre» [4] . E san
Cipriano, due secoli prima,
proclamava categoricamente: «Non
può aver Dio per Padre, chi non ha la
Chiesa per madre» [5] .

Recentemente, Papa Francesco ha di
nuovo esposto questa verità della
nostra fede: La fede è un regalo, è
un dono di Dio che ci viene dato
nella Chiesa e attraverso la Chiesa.
E la Chiesa ci dona la vita di fede
nel Battesimo: quello è il momento



in cui ci fa nascere come figli di
Dio [6] . La data in cui siamo stati
rigenerati nelle acque battesimali,
nel nome e per virtù della Santissima
Trinità, costituisce un giorno molto
importante nella nostra esistenza
terrena. Domandiamoci con il Santo
Padre: Come vedo io la Chiesa? Se
sono riconoscente anche ai miei
genitori perché mi hanno dato la
vita, sono riconoscente alla Chiesa
perché mi ha generato nella fede
attraverso il Battesimo? [7] .
Nell’Opus Dei, grazie a Dio e alla
diligenza di san Josemaría,
manteniamo una viva coscienza di
questa realtà, che ci colma di
gratitudine. Perché l’Opera – così lo
sottolineò Paolo VI in una lettera
manoscritta diretta a nostro Padre,
un primo ottobre come oggi – è nata
in questo nostro tempo «come
espressione della perenne gioventù
della Chiesa» [8] . In unione con il
nostro santo fondatore, e con tanti
fedeli dell’Opera che già sono giunti



alla Patria celeste, acclamiamo: Che
gioia poter dire con tutte le forze
della mia anima: amo mia Madre,
la santa Chiesa! [9] .

Proseguendo nelle nostre riflessioni
sul Credo, in continuità con quanto vi
ho appena scritto, ci concentriamo
oggi sul seguente articolo di fede: 
Professo un solo Battesimo / per la
remissione dei peccati [10] . La
ragione per cui ci è proposto questo
articolo verso la fine del Credo non è
di poca importanza: «Il Simbolo degli
Apostoli lega la fede nel perdono dei
peccati alla fede nello Spirito Santo,
ma anche alla fede nella Chiesa e
nella comunione dei santi. Proprio
donando ai suoi Apostoli lo Spirito
Santo, Cristo risorto ha loro conferito
il suo potere divino di perdonare i
peccati: “Ricevete lo Spirito Santo; a
chi rimetterete i peccati saranno
rimessi e a chi non li rimetterete,
resteranno non rimessi” ( Gv 20,
22-23)» [11] .



La Chiesa custodisce in pienezza gli
strumenti di santificazione istituiti
da Gesù. Le parole e le opere di
Nostro Signore durante la sua vita
terrena traboccavano di contenuto
salvifico, e non sorprende – ci pare
anzi logico – che le turbe si
avvicinino a Gesù desiderando udirlo
e toccarlo, perché da lui usciva una
forza che guariva tutti [12] . Queste
parole e queste opere annunciavano
e anticipavano l’efficacia del suo
mistero pasquale, con cui avrebbe
definitivamente vinto il demonio, il
peccato e la morte, e preparavano
quanto avrebbe trasmesso alla
Chiesa quando tutto sarebbe stato
compiuto: «I misteri della vita di
Cristo costituiscono i fondamenti di
ciò che, ora, Cristo dispensa nei
sacramenti mediante i ministri della
sua Chiesa, poiché “ciò che era
visibile nel nostro Salvatore è
passato nei suoi misteri”» [13] .



I sacramenti conferiscono la grazia
che significano. Che cosa sono i
sacramenti – scriveva nostro Padre
nel 1967 – se non orme
dell’incarnazione del Verbo divino,
chiara manifestazione del modo
che Dio – solo Lui poteva farlo – ha
scelto e deciso per santificarci e
condurci in Cielo, strumenti
sensibili di cui il Signore si serve
per conferirci realmente la grazia,
secondo la significazione propria
di ciascuno? [14] .

Quanto dobbiamo essere grati alla
nostra santa Madre Chiesa per
conservare e offrirci questo tesoro
con piena fedeltà a Gesù Cristo! E
come dobbiamo proteggerlo e
difenderlo in tutta la sua integrità!
Ringraziamo particolarmente per il
Battesimo, che ci ha introdotto nella
grande famiglia dei figli di Dio.
Riceverlo quanto prima è di
un’importanza capitale, perché
questo sacramento – o il suo



desiderio, almeno implicito – è
necessario per ottenere la salvezza: 
Se uno non nasce da acqua e Spirito
non può entrare nel Regno di Dio [15] ,
disse Gesù a Nicodemo. Certamente,
come spiega la dottrina della Chiesa,
lo Spirito Santo può agire, e di fatto
agisce, anche al di fuori dei confini
visibili della Chiesa. Ma Dio stesso ha
stabilito che il modo ordinario di
partecipare alla morte e risurrezione
di Cristo, per cui siamo salvati, è
frutto dell’incorporazione alla Chiesa
mediante il Battesimo;
conseguentemente, «l’usanza di
battezzare i bambini è una
tradizione della Chiesa da tempo
immemorabile» [16] . Sempre nel 
Catechismo della Chiesa Cattolica
leggiamo: «La pura gratuità della
grazia della salvezza si manifesta in
modo tutto particolare nel Battesimo
dei bambini. La Chiesa e i genitori
priverebbero quindi il bambino della
grazia inestimabile di diventare figlio
di Dio se non gli conferissero il



Battesimo dopo la nascita» [17] . E
conclude: «I genitori cristiani
riconosceranno che questa pratica
corrisponde pure al loro ruolo di
alimentare la vita che Dio ha loro
affidato» [18] .

Il Battesimo, non solo perdona i
peccati e infonde la prima grazia, ma
è anche la porta degli altri
sacramenti e così rende possibile che
i cristiani si configurino sempre più a
Cristo, sino ad identificarsi con Lui.
In tutti i battezzati, bambini e adulti,
la fede, la speranza e la carità
devono crescere dopo il Battesimo; e
questo si compie nella Chiesa,
depositaria – come ho già detto –
degli strumenti di salvezza. Così
diceva il Papa in una delle sue
catechesi del mese passato: Una
mamma – diceva – non si limita a
dare la vita, ma con grande cura
aiuta i suoi figli a crescere, dà loro
il latte, li nutre, insegna il
cammino della vita, li accompagna



sempre con le sue attenzioni, con il
suo affetto, con il suo amore,
anche quando sono grandi. E in
questo sa anche correggere,
perdonare, comprendere, sa essere
vicina nella malattia, nella
sofferenza… [19] . Così si comporta
la Chiesa con i figli che ha generato
per mezzo del Battesimo: 
Accompagna la nostra crescita
trasmettendo la Parola di Dio (…);
amministrando i Sacramenti. Ci
nutre con l’Eucaristia, ci porta il
perdono di Dio attraverso il
Sacramento della Penitenza, ci
sostiene nel momento della
malattia con l’Unzione degli
infermi. La Chiesa ci accompagna
in tutta la nostra vita di fede, in
tutta la nostra vita cristiana [20] .

Quant’è grande la misericordia di
nostro Padre Dio! Sapendo che siamo
deboli e che – a prescindere dalla
nostra buona volontà – cadiamo una
e un’altra volta in peccati e



mancanze, ha affidato alla sua Sposa
il sacramento del perdono «per tutti i
membri peccatori della Chiesa, in
primo luogo per coloro che, dopo il
Battesimo, sono caduti in peccato
grave e hanno così perduto la grazia
battesimale e inflitto una ferita alla
comunione ecclesiale» [21] . Questo
sacramento perdona anche i peccati
veniali e le mancanze, infonde nuove
forze per la lotta interiore e ci si
presenta – così dicevano i Padri della
Chiesa – come «la seconda tavola (di
salvezza) dopo il naufragio della
grazia perduta» [22] .

Ricordo il grande amore di san
Josemaría al sacramento della
Riconciliazione – il sacramento
della gioia , gli piaceva chiamarlo –
e come incoraggiava a riceverlo con
frequenza, invitando a fare un
costante apostolato della
Confessione . Mi limito ora a
riportare alcune sue parole, durante



un incontro di catechesi con molte
persone.

Confessarsi, confessarsi,
confessarsi! Cristo ha riversato
misericordia sulle creature. Le
cose non vanno avanti perché non
ci rivolgiamo a Lui, per pulirci, per
purificarci, per accenderci. Molta
igiene, molto sport… Bene,
meraviglioso! E quest’altro sport
dell’anima? E queste docce che ci
rigenerano, che ci puliscono, e ci
purificano, e ci incendiano?
Perché non andiamo a ricevere
questa grazia di Dio? Al
Sacramento della Penitenza e alla
Sacra Comunione. Andate, andate!
Però non avvicinatevi alla
Comunione se non siete sicuri
della pulizia della vostra anima
[23] .

E in un’altra occasione insisteva: 
Figli miei, portate a confessare i
vostri amici, i vostri parenti, le



persone che amate. Che non
abbiano paura. Se devono tagliare
qualcosa lo taglieranno. Dite loro
che non sarà sufficiente ricorrere
una sola volta alla Confessione,
avranno bisogno di recarvisi
molte volte, frequentemente; come
quando si giunge a una certa età,
o quando ci si ammala di
qualcosa, non si va una sola volta
dal medico, ma spesso; e lo si
consulta più volte, e allora
misurano la pressione e fanno
analisi. Lo stesso, dunque, lo
stesso per l’anima (…). Il Signore
sta aspettando molti perché si
facciano un bel bagno nel
Sacramento della Penitenza! E ha
lì pronto per loro un grande
banchetto, quello delle nozze,
dell’Eucaristia; l’anello
dell’alleanza e della fedeltà e
dell’amicizia per sempre. Vadano
a confessarsi! (…). Sia tanta la
gente che si avvicina al perdono di
Dio! [24] .



Il prossimo giorno 6 celebriamo
l’anniversario della canonizzazione
di san Josemaría. Quel giorno
risuonò con nuovo vigore – nella
Chiesa e nel mondo – la chiamata alla
santità nella vita ordinaria. Ci è
offerta una grande opportunità per
ripeterla all’orecchio di molte
persone, invitandole ad avvicinarsi
al sacramento della misericordia
divina. Il 26 è poi l’anniversario della
consacrazione dell’Opera al Cuore
sacratissimo e misericordioso di
Gesù, compiuta da nostro Padre nel
1952. Volle in seguito che si
rinnovasse annualmente nella
solennità di Cristo Re.

Non aggiungo altro. Continuiamo ad
essere molto uniti alle intenzioni del
Papa, pregando sempre per tutto
quanto porta nel suo cuore, e anche
per i suoi collaboratori nel governo
della Chiesa, per la pace delle
coscienze e per la pace nel mondo
intero. Proseguiamo sempre più uniti



in questo, tutte e tutti, ogni giorno
con più impegno: non dobbiamo
vivere senza rinnovare questa
petizione quotidianamente.

Con tutto il suo affetto, vi benedice

vostro Padre

+ Javier

Roma, 1° ottobre 2013.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

[1] SAN JOSEMARÍA, Cammino , n.
301.

[2] SAN JOSEMARÍA, Lettera 15-
VIII-1953 , n. 12.

[3] Ef 4, 13.

[4] SANT’AGOSTINO, Enarrationes in
Psalmos 88, 2, 14 (PL 37, 1140).



[5] SAN CIPRIANO, Sull’unità della
Chiesa Cattolica , 6 (PL 4, 519).

[6] PAPA FRANCESCO, Discorso
durante l’udienza generale, 11-
IX-2013.

[7] Ibid. [8] PAOLO VI, Chirografo a
san Josemaría, 1-X-1964.

[9] SAN JOSEMARÍA, Cammino , n.
518.

[10] MESSALE ROMANO, Credo di
Nicea – Costantinopoli.

[11] Catechismo della Chiesa
Cattolica , n. 976.

[12] Lc 6, 19.

[13] Catechismo della Chiesa
Cattolica , n. 1115. Cfr. san Leone
Magno, Sermone 74, 2 (PL 54, 398).

[14] SAN JOSEMARÍA Lettera 19-
III-1967 , n. 74.



[15] Gv 3, 5.

[16] Catechismo della Chiesa
Cattolica , n. 1252.

[17] Ibid. , n. 1250. Cfr. CIC can 867.

[18] Ibid. , n. 1251.

[19] PAPA FRANCESCO, Discorso
durante l’udienza generale, 11-
IX-2013.

[20] Ibid. [21] Catechismo della Chiesa
Cattolica , n. 1446.

[22] Ibid. , cit. TERTULLIANO, De
paenitentia , 4, 2; cfr. Concilio di
Trento: Denz.-Schönm., 1542.

[23] SAN JOSEMARÍA, Note tratte da
un incontro informale, 2-VII-1974.

[24] SAN JOSEMARÍA, Note tratte da
un incontro informale, 6-VII-1974.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-del-
prelato-ottobre-2013/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-ottobre-2013/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-ottobre-2013/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-ottobre-2013/

	Lettera del prelato (ottobre 2013)

