
opusdei.org

Lettera del prelato
(ottobre 2009)

Il prelato fa alcune
considerazioni sul valore
santificante del lavoro e, di
fronte al momento di crisi
globale, invita nella sua lettera
a purificare la nostra fede,
rafforzare la speranza e
favorire la carità.

12/11/2009

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!



Domani, 2 ottobre, ringrazieremo il
Signore per un nuovo anniversario
della fondazione dell’Opus Dei e
quattro giorni dopo, il 6 ottobre, sarà
il settimo anniversario della
canonizzazione del nostro
Fondatore. In prossimità di queste
due date mi sembra utile soffermarsi
sulla soprannaturale intuizione del
nostro Fondatore, come la definì
Giovanni Paolo II [1] : il valore
santificante del lavoro ordinario in
mezzo al mondo, la necessità di
utilizzare le occupazioni quotidiane
per corrispondere al desiderio del
Signore di stare sempre con ciascuna
e ciascuno di noi. È comprensibile
che san Josemaría si sentisse “pazzo
d’amore” quando meditava con
profondità le parole pronunciate da
Dio per bocca del profeta: Meus es tu
[2] .

Sappiamo che il lavoro, realtà
universale e necessaria che
accompagna l’esistenza degli uomini



sulla terra, è strumento per
sovvenire alle necessità personali e
della propria famiglia, vincolo di
comunione con le altre persone,
occasione di perfezionamento
personale. Per il cristiano queste
prospettive si dilatano. Il lavoro
appare infatti come
partecipazione all’opera creatrice
di Dio, il quale, avendo creato
l’uomo, gli diede la sua
benedizione: Siate fecondi e
moltiplicatevi, riempite la terra;
soggiogatela e dominate sui pesci
del mare e sugli uccelli del cielo e
su ogni essere vivente che striscia
sulla terra (Gn 1, 28 ) . E inoltre il
lavoro, essendo stato assunto da
Cristo, diventa attività redenta e
redentrice: non solo è l’ambito nel
quale l’uomo vive, ma mezzo e
strada di santità, realtà
santificabile e santificatrice [3] .

Giovanni Paolo II illustrò in modo
vivo questo insegnamento durante la



canonizzazione del nostro Fondatore,
partendo dal racconto della
creazione dell’uomo: Il Signore Dio
prese l’uomo e lo pose nel giardino di
Eden, perché lo coltivasse e lo
custodisse [4] . «Il libro della Genesi»,
diceva il Santo Padre, «ci ricorda che
il Creatore ha affidato la terra
all’uomo, affinché la “coltivasse” e la
“custodisse”. I credenti, operando
nelle diverse realtà di questo mondo,
contribuiscono a realizzare questo
progetto divino universale. Il lavoro
e qualsiasi altra attività, portata a
termine con l’aiuto della Grazia,
diventano mezzi di santificazione
quotidiana» [5] .

Già nella cerimonia della
beatificazione, il 17 maggio 1992, il
santo Padre aveva affermato che san
Josemaría «predicò instancabilmente
la chiamata universale alla santità e
all’apostolato. Cristo convoca tutti a
santificarsi nella realtà della vita
quotidiana; pertanto, il lavoro è



anche mezzo di santificazione
personale e di apostolato quando è
vissuto in comunione con Cristo,
perché il Figlio di Dio, incarnandosi,
in certo modo si è unito a tutta la
realtà dell’uomo e a tutta la
creazione» [6] .

Riproporre questo punto capitale
dello spirito dell’Opus Dei non è
ripetitivo, perché possiamo
approfondirne sempre più
l’inesauribile ricchezza spirituale e
tradurlo in pratica con maggiore
fedeltà, con l’aiuto di Dio e
l’intercessione di nostro Padre. Come
insegnava san Josemaría, finché ci
saranno uomini e donne che
lavorano, ci saranno persone che,
con l'impulso di questo spirito,
mostreranno ai loro amici e colleghi
che è possibile raggiungere la
perfezione cristiana, la santità,
attraverso la santificazione degli
impegni professionali, collaborando
con Dio al perfezionamento della



creazione e cooperando con Cristo
all’applicazione dell’opera
redentrice.

Ascoltiamo direttamente san
Josemaría: S iamo gente della
strada, cristiani qualsiasi, inseriti
nel sistema circolatorio della
società, e il Signore ci vuole santi,
apostolici, appunto in mezzo al
nostro lavoro professionale; vuole
cioè che ci santifichiamo nella
nostra occupazione, che
santifichiamo l’occupazione stessa
e che, per mezzo di essa, aiutiamo
gli altri a santificarsi. Siate certi
che Dio vi attende nel vostro
ambiente con sollecitudine di
Padre, di Amico; e pensate che con
il vostro lavoro professionale
svolto con senso di responsabilità,
oltre a sostenervi
economicamente, prestate un
servizio direttissimo allo sviluppo
della società, alleggerite i pesi
degli altri e mantenete tante opere



assistenziali – locali e universali –
a beneficio delle persone e dei
popoli meno fortunati [7] .
Dobbiamo pensare di più alle
persone che stanno accanto a noi:
cerchiamo di farlo? Risvegliano in
noi lo zelo apostolico? Il lavoro
professionale e le relazioni che ne
scaturiscono rappresentano un
campo privilegiato per esercitare il
sacerdozio comune ricevuto nel
Battesimo: è bene averlo
particolarmente presente, durante
l’anno sacerdotale.

Queste parole di san Josemaría
acquistano una speciale risonanza
nelle attuali circostanze, segnate
dalla profonda crisi economica e
lavorativa che colpisce molti paesi.
Al contempo ci ricordano il carattere
strumentale del lavoro in tutte le sue
manifestazioni. Così ci insegnava
ancora che i beni della terra non
sono cattivi; si pervertono quando
l’uomo li trasforma in idoli,



davanti ai quali si prostra; si
nobilitano, invece, quando li
usiamo come strumenti di bene, in
un compito cristiano di giustizia e
di carità. Non possiamo correre
dietro ai beni materiali, come se in
essi fosse il nostro tesoro. Il nostro
tesoro è qui, (…); è Cristo, e in Lui
devono orientarsi tutti i nostri
affetti, perché là dov’è il tuo
tesoro, sarà anche il tuo cuore ( Mt 
6, 21) [8] .

Se il lavoro professionale fosse
considerato come un obiettivo in se
stesso e non come strumento per
raggiungere il fine ultimo
dell’esistenza umana – la comunione
con Dio e, in Dio, con gli altri uomini
– lo si snaturerebbe e verrebbe a
perdere il suo valore più alto.
Diverrebbe un’attività chiusa alla
trascendenza, ove la creatura
finirebbe per mettersi al posto di Dio.
Un lavoro così inteso non sarebbe
più strumento per collaborare con



Cristo all’opera redentrice, iniziata
con gli anni da Lui vissuti come
artigiano a Nazaret, e conclusa sulla
Croce, ove donò la vita per la
salvezza degli uomini.

Sono concetti che Benedetto XVI ha
recentemente esposto nell’enciclica 
Caritas in veritate in cui presenta la
Dottrina sociale della Chiesa
nell’attuale contesto di
globalizzazione della società.
Nell'affermare che, nelle circostanze
attuali, il primo capitale da
salvaguardare e valorizzare è
l’uomo, la persona, nella sua
integrità [9] , il Papa mette in risalto
– come aveva già fatto il Concilio
Vaticano II – che l’uomo è l’autore,
il centro e il fine di tutta la vita
economico-sociale [10] . Così,
collocando al centro del dibattito
attuale la persona umana, creata a
immagine e somiglianza di Dio ed
elevata da Cristo alla dignità della
filiazione divina, il Santo Padre si



pronuncia decisamente contro il
determinismo che costituisce lo
sfondo di molte concezioni della vita
politica, economica e sociale.

Al tempo stesso il Papa sottolinea che
l’esercizio di una libertà rettamente
intesa, in quanto fortemente
ancorata alla verità, sprigiona
un’energia che è in grado di
trasformare la società. Riguardo allo
sviluppo dei popoli scrive: In realtà,
le istituzioni da sole non bastano,
perché lo sviluppo umano
integrale è anzitutto vocazione e,
quindi, comporta una libera e
solidale assunzione di
responsabilità da parte di tutti. Un
tale sviluppo richiede, inoltre, una
visione trascendente della
persona, ha bisogno di Dio: senza
di Lui lo sviluppo o viene negato o
viene affidato unicamente alle
mani dell’uomo, che cade nella
presunzione dell’auto-salvezza e



finisce per promuovere uno
sviluppo disumanizzato [11] .

In un'epoca di crisi come quella
attuale, con ripercussioni che
colpiscono direttamente tanta gente,
si potrebbe dare un doppio rischio:
da una parte di confidare
ingenuamente nelle soluzioni
tecniche, pensando che risolveranno
tutti i problemi; dall’altra, di lasciarsi
prendere dal pessimismo o dalla
rassegnazione, come se si trattasse di
eventi inevitabili conseguenti a leggi
economiche che non consentono
scampo.

Entrambi gli atteggiamenti si
dimostrano falsi e pericolosi. Un
uomo, una donna di fede saprà
mettere a frutto questa situazione
per crescere personalmente nella
pratica della virtù, in un maggior
spirito di distacco, nella rettitudine di
intenzione, nella capacità di
rinunciare a beni superflui, ecc.;



consapevole, inoltre, che siamo
sempre nelle mani di Dio, nostro
Padre, e che, se la Provvidenza
divina permette tali difficoltà, saprà
trarre bene dal male: Dio scrive
diritto su righe storte. Stiamo
attraversando un tempo propizio per
purificare la nostra fede, per
rafforzare la speranza e favorire la
carità, e per svolgere il nostro lavoro,
qualunque esso sia, con rigore
professionale e rettitudine di
intenzione offrendolo a Dio perché si
formi in seno alla società un
autentico senso di responsabilità e di
solidarietà. Preghiamo perché si
risolva il grave problema della
disoccupazione?

Le circostanze difficili, d’altronde,
fanno emergere dall’interiorità di
ciascuno risorse nascoste. Una delle
raccomandazioni più importanti
della recente enciclica riguarda
l'appello a integrare le relazioni di
pura giustizia con la carità, senza



separare l’esercizio di queste due
virtù. La grande sfida di questo
momento, afferma il Romano
Pontefice, è di mostrare, a livello
sia di pensiero sia di
comportamenti, che non solo i
tradizionali principi dell’etica
sociale, quali la trasparenza,
l’onestà e la responsabilità non
possono venire trascurati o
attenuati, ma anche che nei
rapporti mercantili il principio di
gratuità e la logica del dono come
espressione della fraternità
possono e devono trovare posto
entro la normale attività
economica. Ciò è un’esigenza
dell’uomo del momento attuale,
ma anche un’esigenza della stessa
ragione economica. Si tratta di una
esigenza ad un tempo della carità e
della verità [12] .

Torna alla mia memoria un
insegnamento che san Josemaría
ripeteva nei suoi scritti e nei suoi



incontri con persone diverse. In
un’omelia rivolgeva queste parole al
pubblico assai eterogeneo che
l’ascoltava: Siate persuasi che non
potrete mai risolvere i grandi
problemi dell’umanità unicamente
con la giustizia. Quando si fa
giustizia e basta, non c’è da
meravigliarsi che la gente si senta
ferita: la dignità dell’uomo, che è
figlio di Dio, chiede molto di più.
La carità deve accompagnare e
penetrare tutto, perché addolcisce,
deifica: Dio è amore ( 1 Gv 4, 16).
Dobbiamo essere sempre mossi
dall’Amore di Dio, che rende più
facile voler bene al prossimo, e
purifica e innalza gli amori
terreni [13] . In un’altra circostanza,
alla domanda su quale fosse la prima
virtù che deve coltivare un
imprenditore, rispose prontamente: 
La carità, perché con la sola
giustizia non si arriva (…). Tratta
sempre la gente con giustizia e
lasciati portare un poco anche dal



cuore (…). Fa' tutto quel che puoi
per gli altri, attraverso il tuo
lavoro. E metti in pratica, con la
giustizia, la carità. La giustizia da
sola è arida; lascia molti spazi da
riempire [14] .

Un grande amore per la giustizia,
informato in ogni istante dalla carità,
insieme alla preparazione
professionale propria di ciascuno è
l’arma cristiana per collaborare
efficacemente alla soluzione dei
problemi della società. Dovete
compiere soprannaturalmente ciò
che fareste naturalmente ,
consigliava san Josemaría; e poi –
aggiungeva – portare questo
anelito di carità, di fraternità, di
comprensione, di amore, di spirito
cristiano a tutti i popoli della
terra [15] . Metteva in guardia da
dottrine che offrono soluzioni false,
perché materialiste, ai problemi
sociali: Per risolvere tutti i conflitti



degli uomini ci bastano la
giustizia e la carità cristiana [16] .

Tali considerazioni non esimono i
cristiani, specialmente quanti
ricoprono incarichi di responsabilità
nella vita pubblica o nella società,
dallo sforzo per conoscere bene le
leggi dell’economia. La carità non
esclude il sapere, anzi lo richiede,
lo promuove e lo anima
dall’interno. Il sapere non è mai
solo opera dell’intelligenza. Può
certamente essere ridotto a calcolo
e ad esperimento, ma se vuole
essere sapienza capace di
orientare l’uomo alla luce dei
principi primi e dei suoi fini
ultimi, deve essere “condito” con il
"sale" della carità. Il fare è cieco
senza il sapere e il sapere è sterile
senza l’amore. Infatti, «colui che è
animato da una vera carità è
ingegnoso nello scoprire le cause
della miseria, nel trovare i mezzi
per combatterla, nel vincerla



risolutamente» (Paolo VI, Lett. enc.
Populorum progressio , n. 75) [17] .

Cerchiamo di approfondire questi
insegnamenti del Magistero, di
diffonderli e di assimilarli in modo
che possano informare la nostra
coscienza e la nostra azione
quotidiana.

Come sempre, vi ricordo di essere
molto uniti alle mie intenzioni.
Naturalmente al primo posto c’è la
preghiera per il Papa e per i suoi
collaboratori. Durante questo mese,
poi, si celebrerà a Roma una sessione
speciale del Sinodo dei Vescovi
dedicata al continente africano.
Rivolgiamoci sin d’ora allo Spirito
Santo e all’intercessione di san
Josemaría, perché il Signore illumini
i Vescovi che si riuniranno con il
Papa e conceda abbondanti frutti
spirituali a questa Assemblea.

Ci sono altri anniversari della storia
dell’Opera che non citerò. Avverto



invece l’urgenza che cresca in tutte e
in tutti il desiderio di conoscere i
diversi momenti della vita di san
Josemaría. La sua delicatezza nel
custodire quanto il Cielo aveva posto
nelle sue mani lo portò ad essere
leale servitore di Dio, della Chiesa –
con questa sua piccola porzione che è
l’Opera –, delle sue figlie e dei suoi
figli, e di tutti gli uomini, anche di
coloro che non lo comprendevano. È
molto importante che seguiamo le
sue orme.

Con grande affetto, vi benedice

vostro Padre

+ Javier

Roma, 1° ottobre 2009.

[1] Cfr. Giovanni Paolo II, Omelia
nella beatificazione del Fondatore
dell’Opus Dei, 17-V-1992.

[2] Is 43, 1.



[3] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 47 . [4] Gn 2, 15.

[5] Giovanni Paolo II, Omelia nella
canonizzazione del Fondatore
dell’Opus Dei, 6-X-2002.

[6] Giovanni Paolo II, Omelia nella
beatificazione del Fondatore
dell’Opus Dei, 17-V-1992.

[7] San Josemaría, Amici di Dio , n.
120.

[8] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 35.

[9] Benedetto XVI, Lett. enc. Caritas
in veritate , 29-VI-2009, n. 25.

[10] Ibid. , cfr. Cost. past. Gaudium et
spes , n. 63.

[11] Benedetto XVI, Lett. enc. Caritas
in veritate , 29-VI-2009, n. 11

[12] Ibid. , n. 36.



[13] San Josemaría, Amici di Dio , n.
172.

[14] San Josemaría, Note tratte da un
incontro familiare, 27-XI-1972.

[15] San Josemaría, Note tratte da un
incontro familiare, 2-VI-1974.

[16] San Josemaría, Note tratte da un
incontro familiare, 14-IV-1974.

[17] Benedetto XVI, Lett. enc. Caritas
in veritate , 29-VI-2009, n. 30.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-del-
prelato-ottobre-2009/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-ottobre-2009/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-ottobre-2009/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-ottobre-2009/

	Lettera del prelato (ottobre 2009)

