
opusdei.org

Lettera del prelato
(ottobre 2008)

L'umiltà è una virtù
imprescindibile per chi
desidera la santità. Nella sua
lettera di ottobre, il prelato
dell'Opus Dei afferma che solo
con l'aiuto di Dio possiamo
essere buoni strumenti nelle
Sue mani.

09/11/2008

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!



L'ottantesimo anniversario della
fondazione dell’Opus Dei che cade
domani, festa dei Santi Angeli
Custodi, ci invita a elevare al Cielo
un'azione di grazie vibrante e accesa.
Ci siamo preparati a questa
ricorrenza con un rapporto più
intenso con Maria Santissima. Ora la
ringraziamo in modo particolare per
la sua materna presenza in ogni
passo compiuto da questa famiglia di
suoi figli. In stretta unione con San
Josemaría e con tutti i fedeli
dell’Opera che hanno già percorso
questa strada – con un pensiero
specialissimo a don Álvaro –
esprimiamo la gratitudine di
ciascuna e di ciascuno a Maria,
nostra Madre, per il suo aiuto
costante e per averci accompagnato
sempre nel nostro cammino. Le
chiediamo anche che ci ottenga dal
Cielo il dono di percorrere fino alla
fine il sentiero che Dio fece vedere a
san Josemaría il 2 ottobre 1928.



Per più di dieci anni, San Josemaría
implorò i lumi per riuscire a sapere
che cosa gli chiedeva il Signore. Si
servì di una giaculatoria tratta dal
Vangelo: Domine, ut videam! [1];
Signore, che io veda. La preghiera
continua, rivolta anche alla
Madonna, lo preparò per il momento
decisivo, come fece osservare il
Cardinal Ratzinger in un’omelia
pronunciata in occasione della
beatificazione di san Josemaría.

Josemaría Escrivá – diceva – 
divenne ben presto consapevole
che un progetto divino lo
riguardava da vicino, che Dio
aveva bisogno di lui per un
compito particolarissimo. Ma non
conosceva questo compito. Come
trovare una risposta, dove
cercarla? Si mise alla ricerca
soprattutto nell’ascolto della
parola di Dio, nella Sacra Scrittura.
Non ha letto la Bibbia come un
libro del passato, nemmeno come



un libro di problemi di cui
discutere, ma come una parola
attuale, che parla all’uomo di oggi;
come una parola in cui ciascuno di
noi è protagonista e in cui
dobbiamo cercare il nostro posto,
per trovare la nostra strada [2].

Quando San Josemaría ricevette
l'illuminazione decisiva su quello che
Dio voleva dalla sua vita, si mise
immediatamente all'opera. Poteva
ben dire: A me – nel mio piccolo –
come a Paolo a Damasco, a
Madrid sono cadute le squame
dagli occhi, e a Madrid ho ricevuto
la mia missione [3]. Questo incarico
divino consisteva nel diffondere la
chiamata universale alla santità e, al
contempo, nell’aprire in seno alla
Chiesa un cammino specifico, l’Opus
Dei, per aiutare molte anime a
corrispondere alla vocazione alla
santità e all’apostolato, avendo come
occasione e mezzo il lavoro



professionale e le altre circostanze
ordinarie della vita.

San Josemaría era pienamente
consapevole della sua nullità davanti
a Dio. Con vera convinzione diceva e
scriveva che era stato uno
strumento inetto e sordo [4], cui il
Signore aveva affidato una missione,
del tutto al di sopra delle sue
capacità, perché si toccasse
facilmente con mano che “quello”
era di Dio e non invenzione di una
creatura. Avevo ventisei anni (…),
la grazia di Dio, e buon umore:
nient’altro. Però, così come noi
uomini scriviamo con la penna, il
Signore scrive con la gamba del
tavolo, perché si veda che è Lui a
scrivere: ecco la cosa incredibile,
la cosa meravigliosa [5]. Questa fu
la sua più profonda convinzione fino
alla fine dei suoi giorni terreni: 
Ancora una volta – esclamava
poche settimane prima del suo
transito al Cielo – si è compiuto quel



che dice la Scrittura: ciò che è
stolto, ciò che è nulla, ciò che – si
potrebbe dire – quasi neppure
esiste…, questo il Signore lo sceglie
e lo mette al suo servizio. Così
scelse quella creatura, come suo
strumento [6].

Comprendiamo che l’insegnamento
offertoci da questa festa è davvero
fondamentale: è necessario essere
umili, perché Dio si serva di noi
come strumenti del suo disegno
salvifico. La superbia, la continua
ricerca dell'io, si innalza come il
grande nemico della santità e
dell’efficacia apostolica. Invece,
quando la creatura si considera
sinceramente uno zero, quando
riconosce che tutte le sue eventuali
qualità provengono da Dio e non da
se stessa, allora è in grado di
diventare uno strumento efficace
nelle mani di Dio.



Giunti a questo punto, possiamo
porci alcune domande molto
personali. Come mi vedo alla
presenza di Dio? Penso di avere
qualcosa, di valere qualcosa da me
stesso, o riconosco che tutto è dono
del Signore? Gli chiedo, con sincerità,
di giungere a conoscermi così come
sono realmente dinanzi a Lui?
Peraltro, il riconoscimento della
nostra nullità non deve sfociare nel
pessimismo o nella frustrazione, ma
in maggior fiducia e abbandono nel
Signore. Meditiamo quella
considerazione di San Josemaría: 
Allontana da te la sfiducia che
nasce dalla consapevolezza della
tua miseria. – È vero: per il tuo
prestigio economico, sei uno
zero…, per il tuo prestigio sociale,
un altro zero…, un altro per le tue
virtù, e un altro per il tuo talento…
Ma a sinistra di queste negazioni
c’è Cristo… E che cifra
incommensurabile risulta! [7].



Toccando la nostra miseria, ci
aggrapperemo con più forza alla
mano di Dio, certi, poiché è Lui ad
averci cercato, che ci concede tutti gli
aiuti necessari per superare gli
ostacoli. Radicati in questa profonda
umiltà, saremo in grado di affrontare
le sfide apostoliche alle quali ci
chiama la nostra vocazione cristiana,
che è per sua stessa natura vocazione
all’apostolato. Lo afferma
chiaramente il Vangelo, quando il
Signore convocò i primi Dodici per
stare con Lui e per inviarli a
predicare [8]. In quei primi, tutti
siamo stati convocati da Gesù per
portare il suo nome alle genti. In
definitiva, è il Signore che
costituisce nell’apostolato, non la
propria presunzione. L’apostolo –
insiste il Papa – non si fa da sé, ma
tale è fatto dal Signore; quindi
l’apostolo ha bisogno di
rapportarsi costantemente al
Signore [9].



L’apostolo non parla in nome
proprio, ma comunica quanto ha
ricevuto. Così si comportarono i
primi e allo stesso modo devono
comportarsi i cristiani di oggi.
Commentando la vocazione di San
Paolo, Benedetto XVI diceva
recentemente: Ancora una volta
emerge in primo piano l’idea di
un’iniziativa altrui, quella di Dio in
Cristo Gesù, a cui si è pienamente
obbligati; ma soprattutto si
sottolinea il fatto che da Lui si è
ricevuta una missione da compiere
in suo nome, mettendo
assolutamente in secondo piano
ogni interesse personale [10].

Non dimentichiamo mai che Dio
stesso, senza toglierci la libertà,
vuole la nostra fedeltà più completa,
in ogni momento e in qualsiasi
circostanza. Pertanto, dobbiamo
essere sicuri che non siamo mai soli:
Lui ci accompagna, ci ascolta, e, pur
non avendo bisogno di niente e di



nessuno, desidera avere
continuamente bisogno di noi.
Dinanzi a questa realtà quotidiana,
san Josemaría ci invitava a pensare
di più all’ecce ego, quia vocasti me
[11], mi hai chiamato, eccomi! Sì, il
Signore mantiene con noi un dialogo
continuo, e attende da parte nostra
una risposta più profonda alla sua
predilezione per noi.

Benedetto XVI descrive un altro
requisito che configura il discepolo
del Maestro, oltre all'essere stato
chiamato e inviato: esercitare
effettivamente la missione apostolica
con l’esempio e con la dottrina, con
la testimonianza delle opere e con le
parole. Lo metteva in rilievo,
sottolineando l’esempio di San Paolo,
quando diceva che il titolo di
“apostolo”, infatti, non è e non può
essere un titolo onorifico. Esso
impegna concretamente e anche
drammaticamente tutta l’esistenza
del soggetto interessato [12].



Caritas Christi urget nos [13], la
carità di Cristo ci spinge, scriveva
San Paolo ai Corinzi. Era incalzato
dallo zelo per la salvezza delle
anime, sull’esempio di Nostro
Signore, che è morto per tutti, perché
quelli che vivono non vivano più per
se stessi, ma per colui che è morto e
risuscitato per loro. Ne traeva la
seguente conclusione: Quindi se uno è
in Cristo, è una creatura nuova; le
cose vecchie sono passate, ecco, ne
sono nate di nuove [14].

È necessario contagiare altri cuori
con questa novità di vita, propria del
Vangelo, perché tutti si accendano
del medesimo fuoco di carità. Fare
tutto il possibile perché gli altri
conoscano Cristo, lo seguano e lo
amino, è la conseguenza necessaria
dell'essere stati raggiunti dall’amore
di Dio. In questo mondo, piccolo e
irrequieto – predicava San
Josemaría – con la confusione di
idee che c’è, come possono le



povere anime chiedere il
Battesimo, se nessuno spiega loro
la dottrina cristiana? Fides ex
audito, dice San Paolo. Come
potranno credere, senza averne
sentito parlare? E come potranno
sentirne parlare senza uno che lo
annunzi?(Rm10, 14). Gesù non ha
fatto così; il Signore ci ha dato
l’esempio, ma ci ha anche
insegnato: coepit facere et docere 
(At1, 1) [15].

E dinanzi alle scuse con cui talvolta si
travestono la comodità e
l’imborghesimento, spiegava: Io,
perché mi devo mettere nella vita
degli altri? Perché ne ho l’obbligo,
in quanto cristiano! Perché Cristo
si è messo nella vostra vita e nella
mia! Così come è entrato in quella
di Pietro e in quella di Paolo, in
quella di Giovanni e in quella di
Andrea… E gli Apostoli
impararono a fare lo stesso.
Altrimenti, dopo aver ricevuto



quel mandato esplicito del
Maestro: andate e predicate… non
si sarebbero mossi, e i Dodici
sarebbero rimasti soli: non ci
sarebbe la Chiesa [16].

Tra qualche giorno avrà inizio
un’Assemblea ordinaria del Sinodo
dei Vescovi, dedicata alla riflessione
sulla Parola di Dio nella vita e nella
missione della Chiesa. Sapete già che
vi parteciperò come membro di
nomina pontificia. Assecondando le
direttive del Papa, vi chiedo di
pregare e di far pregare per i frutti di
questa riunione con il Successore di
San Pietro.

Sforziamoci di conoscere meglio ogni
giorno la Parola di Dio, accostandoci
con amore e con riverenza alla Sacra
Scrittura, con la luce della Tradizione
della Chiesa e la guida del Magistero,
e in particolare ai Santi Vangeli, per
imparare dal Signore a mettere in
pratica i suoi insegnamenti.



Diffondiamone la dottrina opportune
et importune [17], in ogni occasione
opportuna e non opportuna, come
fece San Paolo. Così, dopo esserci
impegnati nella propagazione del
Vangelo, alla fine della nostra vita
potremo esclamare con l’Apostolo: 
Ho combattuto la buona battaglia, ho
terminato la mia corsa, ho conservato
la fede. Ora mi resta solo la corona di
giustizia che il Signore, giusto giudice,
mi consegnerà in quel giorno; e non
solo a me, ma anche a tutti coloro che
attendono con amore la sua
manifestazione [18].

Anche in questo mese ci sono feste
mariane. Ricorriamo di più
all’intercessione di Maria, nostra
Madre, col desiderio ardente di
essere molto mariani. Recitiamo più
devotamente il Santo Rosario, arma
potente [19] nella grande battaglia
della santità. Sabato 20 settembre
sono stato a Saragozza, dove avevo
un impegno, e ho pregato dinnanzi



alla Vergine del Pilar, unendomi alle
preghiere di San Josemaría in quel
tempio mariano. Sono stato anche a
Torreciudad, dove ho deposto ai
piedi della Madonna tante necessità,
molto unito alle suppliche di san
Josemaría. Sono tornato a Roma il
giorno seguente, domenica, con il
dispiacere di non essermi potuto
inginocchiare dinanzi a Nostra
Signora della Mercede, nella sua
basilica di Barcellona.

Tutti i giorni prego perché la
canonizzazione di San Josemaría (il
giorno 6 sarà il sesto anniversario)
sia per ciascuna e per ciascuno un
forte richiamo; se infatti vogliamo
davvero considerarci autentici figli di
san Josemaría, dobbiamo coltivare
nell’anima sinceri aneliti quotidiani
di conversione, di santità, vivendo
con gioia il nunc coepi [20]. Senza lo
sforzo per convertirsi personalmente
ogni giorno, l’apostolato personale
non sarà efficace. Ho ripetuto questo



concetto dal 26 febbraio 2002,
quando seppi la data della
canonizzazione, mentre ci
preparavamo alla cerimonia. Vige
ancora quel suggerimento che ora
San Josemaría ci rivolge
quotidianamente dal Cielo, come
faceva già prima su questa terra.

Con grande affetto, vi benedice

vostro Padre

+ Javier

Roma, 1° ottobre 2008.

[1] Lc 18, 41.

[2] Cardinal J. Ratzinger, Omelia nella
Messa di ringraziamento per la
beatificazione del Fondatore dell’Opus
Dei, 19-V-1992.

[3] San Josemaría, Lettera, 2-X-1965.

[4] San Josemaría, Istruzione, 19-
III-1934, n. 7.



[5] San Josemaría, Appunti raccolti
durante una meditazione, 2-X-1962.

[6] San Josemaría, Appunti raccolti
durante una meditazione, 19-III-1975.

[7] San Josemaría, Cammino, n. 473.

[8] Cfr. Mc 3, 13-14.

[9] Benedetto XVI, Discorso
all’Udienza generale, 10-IX-2008.

[10] Ibid. [11] 1 Sam 3, 6.

[12] Benedetto XVI, Discorso
all’Udienza generale, 10-IX-2008.

[13] 2 Cor 5, 14.

[14] 2 Cor 5, 15 e 17.

[15] San Josemaría, Appunti raccolti
durante una tertulia, 5-I-1968.

[16] San Josemaría, Appunti raccolti
durante una tertulia, 14-II-1960.

[17] Cfr. 2 Tm 4, 2.



[18] 2 Tm 4, 7-8.

[19] San Josemaría, Il Santo Rosario,
Prologo.

[20] Sal 76, 11 (Vulg).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-del-
prelato-ottobre-2008/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-ottobre-2008/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-ottobre-2008/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-ottobre-2008/

	Lettera del prelato (ottobre 2008)

