
opusdei.org

Lettera del prelato
(novembre 2009)

L'Anno sacerdotale aiuta a
ricordare che tutti i cristiani
devono avvicinare, con la
propria vita, Gesù agli altri.
Questo è il tema centrale della
lettera pastorale del prelato
dell'Opus Dei.

01/12/2009

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

Inizia il mese di novembre dell’Anno
sacerdotale, ed è bello considerare



che è racchiuso tra due feste
liturgiche che sottolineano il
carattere sacerdotale del Popolo di
Dio: la solennità di Tutti i Santi e
quella di Cristo Re. Nella prima, che
celebriamo oggi, si manifesta il
sacerdozio di Cristo nelle sue
membra, i Cristiani. Nella seconda, il
giorno 22, vediamo il nostro Capo,
Gesù, come Sacerdote eterno e Re
dell’universo [1] , che con la sua
venuta gloriosa alla fine dei tempi
prenderà possesso del suo Regno e lo
consegnerà a Dio Padre [2] .

Le due solennità invitano a riflettere
sulla dignità della vocazione
cristiana. San Pietro, nella sua prima
lettera, rivolge a noi battezzati le
seguenti parole: Voi invece siete stirpe
eletta, sacerdozio regale, nazione
santa, popolo che Dio si è acquistato
perché proclami le opere ammirevoli
di lui, che vi ha chiamato dalle tenebre
alla sua luce meravigliosa. Un tempo
voi eravate non-popolo, ora invece



siete popolo di Dio; un tempo eravate
esclusi dalla misericordia, ora invece
avete ottenuto misericordia [3] . Il
Principe degli Apostoli afferma che
Dio, nel renderci suoi figli per grazia
dello Spirito Santo, ci ha inserito nel
nuovo popolo di Dio – la Chiesa – cui
apparteniamo non per discendenza
di carne, ma per l’incorporazione a
Gesù Cristo. In virtù di così
straordinaria elezione, gratuita e
immeritata – partecipi del sacerdozio
di Cristo! – siamo invitati ad
annunciare le meraviglie divine con
l’esempio, la parola e le opere.

Ammiriamo la bontà di Dio Padre e
rendiamogli grazie. Non gli è bastato
inviare suo Figlio nel mondo per
salvarci, ma ha voluto che la
redenzione raggiungesse tutti gli
uomini, fino alla fine dei tempi,
servendosi della Chiesa, Corpo di
Cristo e presenza salvifica del
Signore nello spazio e nel tempo.
Sant’Agostino affermava che «come



chiamiamo cristiani tutti [i
battezzati], in virtù dell’unico crisma,
così chiamiamo tutti sacerdoti,
perché sono membra dell’unico
Sacerdote» [4] . Nostro Padre ha
meditato molto su questo grande
dono, e ha incoraggiato tutti noi ad
avere gli stessi sentimenti di Cristo 
[5] . Dobbiamo pensare: fino a che
punto mi impegno nell’assimilare
questa ricchezza?

La chiamata universale alla santità e
all’apostolato affonda le sue radici
nel carattere battesimale. Il
sacerdozio comune precede il
sacerdozio ministeriale, e
quest’ultimo si pone al servizio del
primo. Senza la rigenerazione del
battesimo non potrebbero esserci
ministri sacri, dal momento che
questo sacramento apre la porta a
tutti gli altri; e, senza sacerdozio
ministeriale, mediante il quale la
Chiesa annuncia la dottrina di Cristo
agli uomini, li incorpora alla sua vita



con i sacramenti – specialmente con
l’Eucaristia – e li guida verso il Cielo,
non potremmo progredire nel
cammino della santità. «Il sacerdozio
comune dei fedeli e il sacerdozio
ministeriale o gerarchico,
quantunque differiscano
essenzialmente e non solo di grado,
sono tuttavia ordinati l’uno all’altro,
poiché l’uno e l’altro, ognuno a suo
proprio modo, partecipano dell’unico
sacerdozio di Cristo» [6] .

Il Santo Curato d’Ars esprimeva con
vive parole la necessità del
sacerdozio ministeriale. Benedetto
XVI, nella lettera per l’Anno
sacerdotale, riporta alcune frasi del
santo: «Senza il prete», sottolineava,
«la morte e la passione di Nostro
Signore non servirebbero a niente. È
il prete che continua l’opera della
Redenzione sulla terra… Che ci
gioverebbe una casa piena d’oro se
non ci fosse nessuno che ce ne apre
la porta? Il prete possiede la chiave



dei tesori celesti: è lui che apre la
porta; egli è l’economo del buon Dio;
l’amministratore dei suoi beni… Il
prete non è prete per sé stesso, lo è
per voi» [7] . Preghiamo ogni giorno,
con fede sincera, perché non
manchino sacerdoti santi?
Supplichiamo il Padrone della messe,
in quanto cristiani, perché invii
lavoratori nel suo campo, in numero
sufficiente per far fronte alle grandi
necessità di tutto il mondo?

Torniamo ancora alla liturgia di oggi,
che evidenzia il carattere sacerdotale
del Popolo di Dio. In una
straordinaria visione, l’Apocalisse ci
mostra una moltitudine immensa, che
nessuno poteva contare, di ogni
nazione, tribù, popolo e lingua. Tutti
stavano in piedi davanti al trono e
davanti all’Agnello, avvolti in vesti
candide, e tenevano rami di palma
nelle loro mani. E gridavano a gran
voce: «La salvezza appartiene al
nostro Dio, seduto sul trono, e



all’Agnello» [8] . Questa moltitudine
di persone che si prostrano in
adorazione dinanzi alla Santissima
Trinità, assieme agli angeli, è
costituita dai santi: alcuni conosciuti,
la maggior parte sconosciuti.
Scorgiamo qui il popolo di Dio nella
sua tappa finale, che comprende i
santi dell’Antico Testamento, a
partire dal giusto Abele e dal
fedele Patriarca Abramo, quelli del
Nuovo Testamento, i numerosi
martiri dell’inizio del
cristianesimo e i beati e i santi dei
secoli successivi, sino ai testimoni
di Cristo di questa nostra epoca. Li
accomuna tutti la volontà di
incarnare nella loro esistenza il
Vangelo, sotto l’impulso dell’eterno
animatore del Popolo di Dio che è
lo Spirito Santo [9] .

Tanto il sacerdozio ministeriale
quanto il sacerdozio comune
esistono per santificare gli uomini. I
ministri sacri, configurati a Cristo



Capo della Chiesa, esercitano tale
sacerdozio nel predicare la Parola di
Dio, nell’amministrare i sacramenti e
in quanto pastori che guidano i fedeli
alla vita eterna, come strumenti
visibili del Sommo ed Eterno
sacerdote. Anche i fedeli laici, in
virtù del sacerdozio regale,
partecipano in modo proprio al
triplice compito di Cristo Sacerdote.
San Josemaría spiegava che tutti noi
cristiani, senza eccezione, siamo
stati costituiti sacerdoti della
nostra stessa esistenza per offrire
vittime spirituali, ben accette a
Dioper mezzo di Gesù Cristo (1 Pt
2, 5), per compiere ciascuna delle
nostre azioni in spirito di
obbedienza alla volontà di Dio,
perpetuando così la missione
dell’Uomo-Dio [10] .

Non è necessario un incarico speciale
da parte dell’autorità della Chiesa
per sentirsi spinti a partecipare della
missione salvifica. È apostolo il



cristiano che si sente innestato in
Cristo, identificato con Cristo a
motivo del suo Battesimo; reso
idoneo a lottare per Cristo grazie
alla Confermazione; chiamato a
servire Dio attraverso il proprio
agire nel mondo in virtù del
sacerdozio comune dei fedeli, che
conferisce una certa
partecipazione al sacerdozio di
Cristo, la quale, pur essendo
essenzialmente diversa da quella
del sacerdozio ministeriale, rende
idonei a prendere parte al culto
della Chiesa e ad aiutare gli
uomini nel loro cammino verso
Dio, con la testimonianza della
parola e dell’esempio, con
l’orazione e l’espiazione [11] .

Soffermiamoci frequentemente sul
significato di questa condizione del
cristiano, perché dobbiamo essere
portatori di Cristo all’umanità, e
portatori dell’umanità a Cristo.



Durante l’Anno sacerdotale, oltre a
pregare per la santità dei sacerdoti,
dobbiamo farlo anche per la santità
di tutto il popolo cristiano. Se ci sono
famiglie che educano i figli
nell’amore di Dio, con il loro esempio
di vita cristiana; se ci sono uomini e
donne che cercano seriamente Gesù
nelle circostanze dell’esistenza
ordinaria, allora ci saranno molti
giovani che si sentiranno chiamati
dal Signore al sacerdozio
ministeriale. In questi mesi ci viene
offerta una nuova occasione per
prendere maggiormente coscienza
della vocazione universale alla
santità e all’apostolato, e impegnarci
a seguire decisamente questa
chiamata, senza mediocrità, senza
lasciarci dominare dagli stati
d’animo. Quanto influiscono su di
noi la stanchezza, le contrarietà, gli
insuccessi? Perdiamo facilmente la
pace invece di rifugiarci in Dio?
Siamo consapevoli che la Croce è
fondamento e corona della Chiesa?



San Josemaría ha ricevuto da Dio
speciali luci per insegnare come
essere al servizio dell’estensione del
Regno di Dio attraverso le attività
temporali. Il giorno stesso della sua
dipartita da questo mondo, ricordava
a un gruppo di donne, fedeli
dell’Opus Dei, che anche loro – come
tutti i cristiani – hanno anima
sacerdotale . Molti anni prima aveva
scritto: In tutto e sempre dobbiamo
avere – tanto i sacerdoti quanto i
laici – anima veramente
sacerdotale e mentalità
pienamente laicale , per
comprendere ed esercitare nella
nostra vita personale quella
libertà di cui godiamo nella sfera
della Chiesa e nelle cose temporali,
considerandoci al contempo
cittadini della città di Dio (cfr. Ef 
2, 19) e della città degli uomini
[12] .

L’ anima sacerdotale porta i
battezzati – insisto – ad avere gli



stessi sentimenti di Cristo, con
l’anelito di unirsi ogni giorno a Lui
nella Santa Messa e durante l’intera
giornata. Lo spirito sacerdotale
spinge sempre più alla santa
ambizione di servire, con dedizione
sincera e concreta per il bene
spirituale e materiale dei nostri
simili; incoraggia a coltivare lo zelo
per le anime con il travolgente
desiderio di essere corredentori con
Cristo, uniti alla Vergine Santissima e
stretti filialmente al Romano
Pontefice; muove a riparare per i
peccati, quelli propri e quelli di tutti
gli uomini… In definitiva, conduce ad
amare Dio e il prossimo senza dire
mai basta nel servizio alla Chiesa e
alle anime. San Josemaría faceva le
seguente sintesi: Con questa anima
sacerdotale, che chiedo al Signore
per tutti voi, dovete cercare, in
mezzo alle occupazioni ordinarie,
che la vostra intera vita si
trasformi in una continua lode a
Dio: preghiera e riparazione



costanti, petizione e sacrificio per
tutti gli uomini. E tutto questo in
intima e assidua unione con Cristo
Gesù, nel Santo Sacrificio
dell’Altare [13] .

Nella Santa Messa, le nostre opere
acquistano valore di eternità. In
questi momenti, con nuova intensità,
il cristiano diviene pienamente
cosciente del suo impegno a
collaborare con Gesù alla
santificazione delle realtà umane,
mediante l’offerta della sua vita e di
ogni sua attività. «Altare Dei est cor
nostrum» [14] , diceva San Gregorio
Magno; altare di Dio è il nostro
cuore. Dobbiamo servirlo non solo
sull’altare, ma nel mondo intero,
che per noi è un altare. Tutte le
opere degli uomini si compiono
come su un altare, e ciascuno di
voi, in questa unione di anime
contemplative che è la vostra
giornata, dice in qualche modo la
sua messa , che dura ventiquattro



ore, in attesa della messa
seguente, che durerà altre
ventiquattro ore, e così fino alla
fine della nostra vita [15] .

Inoltre, come manifestazione della
partecipazione al compito profetico
di Cristo, tutti i fedeli devono
adoperarsi per comunicare ad altri
gli insegnamenti divini. Certamente è
possibile partecipare alla missione
evangelizzatrice della Chiesa in
moltissimi modi, ma alla base di
qualsiasi impegno apostolico c’è
sempre il mandato di Gesù a tutti i
cristiani: Andate dunque e fate
discepoli tutti i popoli, (…),
insegnando loro a osservare tutto ciò
che vi ho comandato [16] .

Allo stesso modo, la partecipazione
all’ufficio regale di Cristo invita i
cristiani a santificare le realtà
terrene; i laici, in particolare,
mediante il loro impegno per
ordinare secondo la Volontà di Dio le



questioni temporali [17] , agendo nel
mondo come fermento [18] per porre
Cristo al vertice di tutte le attività. «Il
sacerdozio comune che abbiamo
ricevuto nel Battesimo», spiegava
don Álvaro, seguendo la dottrina di
San Josemaría, «è regale , (cfr. 1 Pt 2,
9), perché nell’offrire a Dio quel che
siamo e abbiamo, e nell’offrirgli tutte
le attività umane nobili realizzate
secondo il volere divino, siamo regno
di Cristo e regniamo con Lui» [19] .

Come parte della missione specifica
affidatagli da Dio, san Josemaría ha
insegnato che una caratteristica
essenziale del modo di rendere
presente il sacerdozio di Cristo
secondo lo spirito dell’Opus Dei,
tanto da parte dei ministri sacri
quanto dei fedeli laici, è la mentalità
laicale propria della loro condizione
secolare e del loro stare nel mondo.
Così, sacerdoti e laici collaborano
all’unica missione della Chiesa,
ciascuno secondo i doni ricevuti,



nella situazione specifica di ognuno.
I laici esercitano la loro missione in
seno alle strutture temporali,
cercando di animarle con lo spirito di
Cristo; i sacerdoti servono gli altri
con la predicazione della Parola
divina e l’amministrazione dei
sacramenti. Questo favorisce, come
scrive San Josemaría, che i chierici
non intralcino i laici, né i laici i
chierici; che non ci siano sacerdoti
che vogliono intromettersi nelle
cose dei laici, né laici che si
intromettano in ciò che è proprio
dei sacerdoti [20] .

Il prossimo 28 novembre sarà un
nuovo anniversario dell’erezione
dell’Opus Dei in prelatura personale.
Ringraziamo Dio e sforziamoci per
diffondere il profondo significato
teologico e spirituale della
cooperazione organica di sacerdoti e
laici nell’Opus Dei, per partecipare
alla missione della Chiesa;
soprattutto con la testimonianza di



una vita cristiana coerente,
rimanendo ciascuno – come dice
l’Apostolo – nella condizione in cui
era quando fu chiamato [21] : cioè
sacerdoti o laici al cento per cento . In
tal modo serviremo con efficacia la
Chiesa, come abbiamo sempre
cercato di fare; e ancora di più in
questi tempi, in cui molti confondono
il laicismo – che cerca di eliminare
Dio dalle strutture secolari – con la
laicità; e diffonderemo il sano spirito
laicale, di cui ha parlato in più
occasioni il Romano Pontefice [22] .

Tra qualche giorno, il 7 novembre,
conferirò l’ordinazione diaconale a
32 fedeli dell’Opus Dei. Preghiamo il
Signore perché siano buoni e santi
ministri suoi, e continuiamo a
pregare per la Persona e le intenzioni
del Romano Pontefice, per i suoi
collaboratori, per i sacerdoti e
diaconi, per i candidati al sacerdozio
nel mondo intero. Ricorderemo
anche il giorno in cui la Madonna ha



fatto a nostro Padre la carezza di
fargli trovare la “rosa” presso Rialp;
rivolgiamoci alla nostra Santissima
Madre, perché ci ottenga da Dio la
“rosa” profumata della fedeltà.
Contiamo anche sull’aiuto di quanti
ci hanno preceduto; nelle settimane
di questo mese rafforziamo, con la
nostra preghiera e i nostri suffragi,
l’unità della Chiesa trionfante,
purgante e militante.

Con grande affetto, vi benedice

vostro Padre

+ Javier

Roma, 1° novembre 2009

[1] Messale Romano, Solennità di
nostro Signore Gesù Cristo Re
dell’universo, Prefazio .

[2] Cfr. 1 Cor 15, 24.

[3] 1 Pt 2, 9-10.



[4] Sant’Agostino, La Città di Dio , XX,
10 (CCL 48, 720).

[5] Cfr. Fil 2, 5.

[6] Concilio Vaticano II, Cost. dogm. 
Lumen gentium , n. 10.

[7] San Giovanni Maria Vianney; cit.
da Benedetto XVI nella Lettera ai
sacerdoti, 16-VI-2009.

[8] Ap 7, 9-10.

[9] Benedetto XVI, Omelia nella
solennità di Tutti i Santi, I-XI-2006.

[10] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 96.

[11] Ibid. , n. 120.

[12] San Josemaría, Lettera 2-II-1945 ,
n. 1.

[13] San Josemaría, Lettera 28-
III-1955 , n. 4.



[14] San Gregorio Magno, Moralia ,
25, 7, 15 (PL 76, 328).

[15] San Josemaría, Note tratte da
una meditazione , 19-III-1968.

[16] Mt 28, 19-20.

[17] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost.
dogm. Lumen gentium , n. 31.

[18] Cfr. Concilio Vaticano II, decr. 
Apostolicam actuositatem , n. 2.

[19] Mons. Álvaro Del Portillo, 
Lettera pastorale , 9-I-1993, n. 11.

[20] San Josemaría, Lettera 19-
III-1954 , n. 21.

[21] 1 Cor 7, 20.

[22] Cfr. Benedetto XVI, Discorsi del
18-V-2006 e dell’11-VI-2007.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-del-
prelato-novembre-2009/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-novembre-2009/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-novembre-2009/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-novembre-2009/

	Lettera del prelato (novembre 2009)

