
opusdei.org

Lettera del prelato
(luglio 2011)

La lettera del mese è centrata
sull'orazione mentale, dialogo
con Dio, "fonte di acqua fresca
con cui dobbiamo permeare il
nostro lavoro, il nostro
apostolato, le nostre attività
familiari e sociali".

27/07/2011

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

Dopo essere stato a Pamplona per i
controlli medici e per visitare gli



ammalati, ho intenzione di recarmi
in Costa d’Avorio e parlare con i
vostri fratelli e le vostre sorelle di
quell’amatissimo paese, per cui tanto
abbiamo pregato durante gli ultimi
mesi. Proseguiamo così anche
adesso, perché le ferite causate dalla
guerra si rimarginino quanto prima,
senza lasciare risentimenti e odi;
preghiamo affinché tutti siano
generosi nel perdono, perché la
riconciliazione reciproca divenga
una profonda realtà, per il bene delle
famiglie, della società civile e
dell’intera nazione. Affidiamo queste
intenzioni al Cuore Sacratissimo e
Misericordioso di Gesù, che
onoriamo oggi, 1° luglio, nella
liturgia, e al Cuore dolcissimo di
Maria, la cui festa sarà domani.
Preghiamo molto per tutti i luoghi
ove abbonda la sofferenza.

Questa festa di Gesù ci invita a
metterci, con una preghiera fiduciosa
e filiale, nel Cuore di questo Dio che



si è incarnato per amore nostro.
Come scrisse san Josemaría in
un’omelia, la vera devozione al
Cuore di Gesù consiste in questo:
conoscere Dio e conoscere noi
stessi, guardare a Gesù e ricorrere
a Lui che ci esorta, ci istruisce, ci
guida [1] . Anche ora, dal Cielo, ci
spinge a rinnovare il nostro
desiderio di progredire nel dialogo
personale con la Santissima Trinità.
A questo proposito, sono tornato a
considerare alcuni suggerimenti del
beato Giovanni Paolo II, contenuti
nella lettera apostolica con cui
tracciava le vie della Chiesa in
cammino verso il nuovo millennio.
Dopo aver segnalato, come obiettivo
prioritario, quello di risvegliare
l’anelito di santità in tutto il popolo
di Dio, proponeva: «Per questa
pedagogia della santità c’è bisogno di
un cristianesimo che si distingua
innanzitutto nell’ arte della preghiera
» [2] .



Il Signore, cui non può venire meno
la nostra gratitudine per la sua
bontà, si servì anche dell’esempio e
degli insegnamenti del nostro
fondatore, perché tutte e tutti, anche
gli altri cristiani, sappiano attribuire
la massima importanza allo sviluppo
di una vita di preghiera seria e
costante. Alimentiamo questo
desiderio con l’assidua lettura della
Parola di Dio e mediante la
partecipazione di tutto il nostro io
alla liturgia – specialmente nella
Santa Messa quotidiana – sino a
rendere il dialogo con Dio carne della
nostra carne, anima della nostra
anima, vita della nostra vita. Anche
se ci stiamo impegnando da molti
anni in questo sforzo quotidiano,
persuadiamoci che abbiamo bisogno
di ricominciare giorno dopo giorno. 
Sappiamo bene, infatti , dice
Benedetto XVI, c he la preghiera
non va data per scontata: occorre
imparare a pregare, quasi
acquisendo sempre di nuovo



quest’arte; anche coloro che sono
molto avanzati nella vita spirituale
sentono sempre il bisogno di
mettersi alla scuola di Gesù per
apprendere a pregare con
autenticità [3] .

Don Álvaro ricordava
frequentemente il proposito
formulato da san Josemaría quando
compì 70 anni: essere anima di
preghiera. Da quando il Signore
cominciò a manifestarsi nella sua
vita, in piena adolescenza, san
Josemaría intraprese itinerari di
preghiera e fu sempre fedele a
questo conversare quotidiano e
filiale con Dio. Il fatto che, tanti lustri
dopo, manifestasse questo desiderio,
oltre al rivelare la sua profonda
umiltà, conferma quel che dice
Benedetto XVI, basato sull’esperienza
dei santi.

Molte volte ci siamo soffermati a
considerare le scene del Vangelo che



ci presentano Gesù in dialogo con
suo Padre Dio. Gli Apostoli si
meravigliarono di questo modo di
comportarsi del Maestro, e una volta
gli chiesero: Domine, doce nos orare
[4] ; Signore, insegnaci a pregare.
Gesù diede loro la falsariga , indicò le
linee guida seguite dalla preghiera
cristiana: Padre nostro, che sei nei
cieli, sia santificato il tuo nome; venga
il tuo Regno; sia fatta la tua volontà,
come in cielo così in terra [5] .

Si può percorrere questa strada in
diversi modi, perché il dialogo di
ogni anima con Dio sarà sempre
molto personale; il Signore cura
ciascuno di noi come un gioiello di
inestimabile valore: una realtà
commovente, perché ogni anima è
stata riscattata al prezzo del sangue
di Cristo [6] . Non dimentichiamo
che, come conseguenza della sequela
delle sue figlie e dei suoi figli
all’interno di questa ampia
autostrada – la preghiera cristiana –



che conduce al nostro Padre celeste,
per mezzo di Gesù Cristo e sotto gli
impulsi dello Spirito Santo [7] , il
Signore ci ha detto: Vigilate et orate
[8] , vegliate e pregate. Tutti noi
dobbiamo frequentare – come dice
Benedetto XVI – la scuola di Gesù .
Dal nostro amatissimo Padre
abbiamo imparato a rivolgerci a Dio
con devozione di bambini e dottrina
di teologi; con il forte desiderio di
dirigerci a Gesù come al nostro
Fratello maggiore e alla Madonna
come a nostra Madre; a san
Giuseppe, poi, come al padre di
questa famiglia soprannaturale che è
la Chiesa; e agli angeli come a
compagni e custodi nel cammino
verso la vita eterna.

Rinnoviamo quotidianamente
l’anelito di parlare personalmente
con Dio. Faccio ora riferimento ai
tempi dedicati alla meditazione, che
costituiscono – insieme al ricorso ai
sacramenti della Penitenza e



dell’Eucaristia – l’origine, la fonte di
acqua fresca con cui dobbiamo
permeare il nostro lavoro, il nostro
apostolato, le nostre attività familiari
e sociali, cioè tutta la nostra
esistenza; anche le ore dedicate al
sonno e al riposo. Vi assicuro che
non è un lavoro difficile, neppure in
momenti di aridità spirituale o di
stanchezza fisica o psichica, se ci
lasciamo guidare dalle luci dello
Spirito Santo e dai consigli della
direzione spirituale.

Dobbiamo essere anime
contemplative – diceva san
Josemaría nel 1973 – e per questo
non possiamo tralasciare la
meditazione. Senza preghiera,
senza meditazione, senza vita
interiore non faremmo altro che
male. (…). In questi tempi sembra
che siamo più obbligati ad essere
veramente anime di preghiera,
offrendo al Signore con generosità
quanto ci occupa e non



abbandonando mai la nostra
conversazione con Lui, succeda
quel che succeda. Se vi comportate
così, vivrete molto vicini a Dio
lungo tutta la giornata, e vi
sforzerete di compiere molto bene
queste due mezze ore quotidiane
di meditazione [9] .

San Josemaría non ci chiede di fare
molto bene l’orazione, ma che ci
sforziamo ogni giorno per
cominciare, proseguire e portare
bene a compimento l’orazione. È una
meta alla nostra portata, con questo
ricominciare ogni mattina,
dimenticandoci degli insuccessi
passati, grandi o piccoli che siano. Il
resto – praticamente tutto – sgorga
come frutto dell’azione del Paraclito
nelle nostre anime, perché lo Spirito
viene in aiuto alla nostra debolezza;
non sappiamo infatti come pregare in
modo conveniente, ma lo Spirito
stesso intercede con gemiti
inesprimibili [10] .



Cerchiamo quindi, innanzitutto, la
puntualità in questi appuntamenti
con Dio che costellano il nostro
camminare quotidiano. Sembra un
dettaglio di poco conto, ma vi
confermo – seguendo gli
insegnamenti di san Josemaría – che
è di grande importanza. Non
abbandonate mai l’orazione
mentale. Per essere contemplativi,
qual è la strada migliore? La
preghiera. Quando un’anima
comincia a pensare di non essere
capace di pregare, che quanto ci
insegna il Padre è molto difficile,
che il Signore non gli dice nulla,
che non lo ascolta e gli viene in
mente, piuttosto che rimanersene
così, di lasciare tutto e restarsene
con le preghiere vocali, sta
subendo una cattiva tentazione.
No, figli miei! Bisogna perseverare
nella meditazione. Queste
lamentele raccontale al Signore
nei tuoi momenti di preghiera: e,
se necessario, ripetigli per tutta la



mezzora la medesima
giaculatoria: Gesù, ti amo; Gesù,
insegnami ad amare; Gesù,
insegnami a voler bene agli altri
per Te… Persevera così, un giorno
e un altro, un mese, un anno, un
altro anno, e alla fine il Signore ti
dirà: tontolone, se ero con te, lì
accanto, sin dall’inizio! [11] .

Potranno presentarsi difficoltà,
scuse, ragionamenti ingannevoli per
rimandare o accorciare le mezze ore
di meditazione. Per questo è
necessario dare importanza alla
puntualità durante periodi di lavoro
più intenso, o in momenti durante i
quali si sperimentano stanchezza e
scoraggiamento. Come ricorda il
Papa, la preghiera non è legata ad
un particolare contesto, ma si
trova inscritta nel cuore di ogni
persona [12] . È sempre possibile
parlare con il divino Ospite
dell’anima; possiamo rivolgerci a Lui
in qualsiasi luogo e in qualsiasi



situazione, ma, quando possibile, ci
rechiamo dinanzi al Tabernacolo,
dove Gesù è realmente e
sostanzialmente presente, con il suo
corpo, il suo sangue, la sua anima e
la sua divinità. In ogni caso, dovremo
sempre porre il nostro sforzo per
raccoglierci, allontanando, per
quanto possiamo, le distrazioni che
forse ci assalgono. Ci raccogliamo
in noi stessi – diceva san Josemaría
in una delle sue catechesi – e
adoriamo Dio che si degna di
possederci, e cominciamo a
parlare con Lui, con naturalezza,
come si parla con un fratello, con
un amico, con un padre, con una
madre, con un vicino stimato.
Come si parla con l’amore. Parlate
con fiducia e vedrete come andrà
tutto bene. Avrete vita interiore
[13] .

Insisto: a volte non sappiamo cosa
dirgli, come parlare con Lui, ci
mancheranno le parole; non



dimentichiamo allora che pregare è
un atteggiamento interiore, prima
che una serie di pratiche e
formule, un modo di essere di
fronte a Dio prima che il compiere
atti di culto o il pronunciare parole
[14] . Un’altra ragione per accudire
con fedeltà alla pratica dell’orazione
mentale in situazioni di stress o di
aridità interiore; evidentemente in
questi casi l’attenzione a questo
rimedio spirituale appare
particolarmente necessaria. Altre
volte, il dialogo filiale con il Signore
neppure si trasformerà in parole
interiori; ma il fatto di fargli
compagnia durante i minuti previsti,
senza pretendere consolazioni
sensibili, costituisce una
dimostrazione chiarissima di amore
di Dio, di identificazione con la sua
santissima Volontà, di dimenticanza
di sé. In questo guardare ad un
Altro, in questo dirigersi “oltre”
sta l’essenza della preghiera, come
esperienza di una realtà che



supera il sensibile e il contingente
[15] .

Niente di più consolante della
certezza che, se noi possiamo amare
e dialogare con Dio, deriva dal fatto
che Egli ci ha amati per primo [16] .
Lo afferma il Catechismo della Chiesa
Cattolica quando insegna che
«questo passo d’amore del Dio fedele
viene sempre prima nella preghiera;
il passo dell’uomo è sempre una
risposta» [17] . Perciò, il proposito di
impegnarci nei momenti di
meditazione, quotidianamente
rinnovato, obbliga Dio, per così dire,
a concederci la sua grazia con più
dovizia. Pensi, quindi, con frequenza
che l’unica arma dell’Opus Dei è e
sarà sempre la preghiera? Come 
difendi con questa arma il servizio
dell’Opera alla Chiesa? Certamente,
quanto più ameremo e manterremo
lo spirito che abbiamo ricevuto da
san Josemaría, tanto più anime di
preghiera saremo.



Gli insegnamenti di san Josemaría
sulla preghiera contengono
un’enorme ricchezza e sono di
grande utilità. Chi di noi non si è
sentito talvolta ritratto in quelle frasi
di una sua omelia? Nel corso degli
anni, mi hanno avvicinato persone
che con dolore mi hanno detto:
«Padre, non so che cosa succede,
ma mi sento stanco e freddo; la
mia vita di pietà, prima tanto
sicura e semplice, mi sembra
divenuta una commedia…». A chi
si trova in questa situazione e a
tutti voi rispondo: «Una
commedia? Benissimo! Il Signore
sta giocando con noi, come un
padre coi figli». Si legge nella
Scrittura: Ludens in orbe
terrarum ( Pro 8, 31), Dio si ricrea
sul globo terrestre e non ci
abbandona, infatti subito
aggiunge: Deliciae meae esse cum
filiis hominum ( Ibid. ), ho posto le
mie delizie tra i figli dell’uomo. Il
Signore gioca con noi! Quando ci



sembra di star facendo la
commedia, perché ci sentiamo
freddi, apatici; quando siamo
annoiati e senza volontà; quando
ci riesce difficile compiere il
nostro dovere e raggiungere le
mete spirituali che ci eravamo
prefissi, è giunta l’ora di pensare
che Dio gioca con noi e attende che
gli rappresentiamo la nostra
“commedia” con bravura [18] .

Non voglio terminare la lettera senza
ricordarvi alcune date significative
di questo mese. Sarà per noi più viva
la presenza di don Álvaro il giorno 7,
data della sua richiesta di
ammissione all’Opera. Il 16, festa
della Madonna del Carmelo, richiede
naturalmente che vi sia un ricordo
particolare per la sorella di nostro
Padre, zia Carmen, che tanto
contribuì a forgiare l’ambiente di
famiglia dei Centri dell’Opus Dei. In
questa data, poi, commemoreremo in
modo particolare le benedette anime



del purgatorio, affidandole
all’intercessione della nostra Madre
del Cielo.

Come vi chiedo ripetutamente,
restiamo uniti nella preghiera;
preghiamo gli uni per gli altri, per le
attività apostoliche nel mondo intero,
per le intenzioni del Santo Padre.
Dinanzi al Tabernacolo, nei nostri
momenti di meditazione, possiamo
presentare al Signore i desideri che
colmano la nostra anima, servendoci
dell’intercessione della Madonna e di
San Giuseppe, degli Angeli custodi e
di san Josemaría, nostro amatissimo
Padre.

Vi scrivo con gioia che sabato 18
giugno sono stato in Sardegna, a
Cagliari, dove ho pregato davanti alla
Madonna di Bonaria, Patrona
dell’isola. Mi consta che san
Josemaría pregò per questa terra e
sono sicuro che molta gente sarda
risponderà con generosità alla



chiamata del Signore, grazie alle
suppliche di nostro Padre: aiutiamoli,
perché anche da lì ci aiutano a piene
mani.

Con tutto l’affetto, vi benedice

Vostro Padre

+ Javier

Pamplona, 1° luglio 2011.

[1] SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa , n. 164.

[2] BEATO GIOVANNI PAOLO II,
Lettera apost. Novo Millennio
Ineunte , 6-I-2001, n. 32.

[3] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’Udienza generale, 4-V-2011.

[4] Lc 11, 1.

[5] Mt 6, 9-10.

[6] Cfr. 1 Pt 1, 18-19.



[7] Cfr. Congregazione per la Dottrina
della Fede, Lettera su alcuni aspetti
della meditazione

cristiana

, 15-X-1989, n. 29.

[8] Mt 26, 41.

[9] SAN JOSEMARÍA, Appunti raccolti
durante un incontro informale,
settembre 1973.

[10] Rm 8, 26.

[11] SAN JOSEMARÍA, Appunti
raccolti durante un incontro
informale, settembre 1973.

[12] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 11-
V-2011.

[13] SAN JOSEMARÍA, Appunti
raccolti durante un incontro
informale, 1972.



[14] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 11-
V-2011.

[15] Ibid. CONGREGAZIONE PER LA
DOTTRINA DELLA FEDE, Lettera su
alcuni aspetti della meditazione
cristiana , 15-X-1989, n. 30.

[16] 1 Gv 4, 19.

[17] Catechismo della Chiesa
Cattolica , n. 2567.

[18] SAN JOSEMARÍA, Amici di Dio ,
n. 152.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-del-
prelato-luglio-2011/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-luglio-2011/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-luglio-2011/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-luglio-2011/

	Lettera del prelato (luglio 2011)

