
opusdei.org

Lettera del prelato
(luglio 2010)

Fare del lavoro una preghiera
rivolta a Dio: questo è il
messaggio principale che la
formazione che offre l'Opus Dei
ricorda a molti cristiani. Lo
approfondisce il prelato nella
sua lettera del mese di luglio. E'
disponibile anche in versione
pdf.

28/07/2010

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!



Sono trascorsi trentacinque anni dal
26 giugno 1975, quando Dio chiamò
san Josemaría a godere per sempre
della sua presenza in Cielo. Come in
altri anniversari, tantissime persone
hanno partecipato alle Messe in
onore di san Josemaría, celebrate nel
mondo intero per la sua festa
liturgica. Ovunque è stato innalzato
al Signore un ardente
ringraziamento per aver concesso al
mondo e alla Chiesa un pastore come
il nostro santo fondatore, modello di
comportamento cristiano e valido
intercessore per tutte le nostre
necessità, spirituali e materiali.

Inoltre, la festa appena trascorsa è
un’occasione per considerare a fondo
il messaggio che san Josemaría, per
volontà divina, diffuse tra gli uomini:
con l’aiuto della grazia, possiamo e
dobbiamo raggiungere la santità –
cioè la perfezione della carità,
l’unione piena con Dio – attraverso il
compimento fedele e accurato del



lavoro professionale e nelle altre
situazioni ordinarie della vita.

Approfondiamo il nucleo di questo
insegnamento: la necessità di
sforzarsi di trasformare il lavoro –
qualsiasi lavoro, manuale o
intellettuale – in autentica preghiera.
Il Vangelo afferma chiaramente la 
necessità di pregare sempre, senza
stancarsi mai [1] ; e San Paolo,
richiamando questo insegnamento,
aggiunge: Sine intermissione orate
[2] , pregate ininterrottamente. La
raccomandazione ha la forza di un
comando. Sarebbe però impossibile
metterlo in pratica se ritenessimo
erroneamente che ci imponga di
pregare di continuo, con la bocca o
con la mente, il che è impossibile
nella nostra attuale situazione
terrena. Il compimento delle nostre
occupazioni – familiari,
professionali, sociali, sportive, ecc. –
esige spesso una totale applicazione
della memoria e della intelligenza,



un fermo impegno della nostra
volontà; e questo senza considerare il
bisogno di dedicare al sonno le ore
necessarie. Ricordo a questo
proposito la grande gioia di san
Josemaría quando, dopo aver
insegnato per anni che possiamo
trasformare persino il sonno in
preghiera, lesse un testo di San
Girolamo che esprimeva il medesimo
concetto [3] .

Dobbiamo tuttavia considerare nella
sua autentica profondità questa
urgenza del Maestro. Ci invita a
vivificare l’intera esistenza umana,
in tutte le sue dimensioni, con
l’anelito di trasformarla in preghiera:
un'orazione incessante, come il
battito del cuore [4] , sebbene
spesso non si esprima in parole.
Questo è l'insegnamento proposto da
san Josemaría alle sue figlie e ai suoi
figli e a tutte le persone che
desiderano santificarsi secondo lo
spirito dell’Opera. Ripeteva: L’arma



dell’Opus Dei non è il lavoro: è la
preghiera. Per questo
trasformiamo il lavoro in
orazione e abbiamo anima
contemplativa [5] .

Trasformare il lavoro in preghiera.
Questo sforzo quotidiano di
comportarci come donne e uomini
contemplativi, nelle più varie
circostanze della vita, ci segnala la
meta elevata, come la santità, che –
convinciamocene – diviene
raggiungibile con l’aiuto della grazia.
Occorre vivere una spiritualità che
aiuti i credenti a santificarsi
attraverso il proprio lavoro [6] ,
affermava il Papa, a proposito della
figura di San Giuseppe. Solo
mettendo il lavoro ordinario in
stretto rapporto con il desiderio di
essere santi, è possibile, per
l’immensa maggioranza dei cristiani,
aspirare seriamente alla pienezza
della vita cristiana.



Mi viene in mente la gratitudine che
traboccava dall’anima di san
Josemaría, quando leggeva le lettere
delle sue figlie e dei suoi figli. Si
commosse molto quando un
contadino, un fedele dell’Opera, gli
scriveva che si alzava molto presto e
subito chiedeva al Signore che san
Josemaría riposasse nel sonno.
Questa persona aggiungeva che poi,
mentre scavava solchi nei campi con
il suo trattore, recitava dei Memorare
e altre preghiere. Al nostro fondatore
fece molto piacere constatare la
realtà di una vita contemplativa in
mezzo ai lavori della campagna.

Nella lettera apostolica che –
convocando alla santità – scrisse
all’inizio del nuovo millennio, il
Servo di Dio Giovanni Paolo II si
esprimeva così: «Questo ideale di
perfezione non va equivocato come
se implicasse una sorta di vita
straordinaria, praticabile solo da
alcuni “geni” della santità. Le vie



della santità sono molteplici, e adatte
alla vocazione di ciascuno. (…). È ora
di riproporre a tutti con convinzione
questa “misura alta” della vita
cristiana ordinaria : tutta la vita della
comunità ecclesiale e delle famiglie
cristiane deve portare in questa
direzione» [7] .

San Josemaría riaffermò più volte
questa dottrina, sostenendo che la
contemplazione non è cosa da
privilegiati. Alcune persone –
affermava incisivamente, perché il
concetto restasse ben impresso in chi
l'ascoltava – con conoscenze
elementari di religione, pensano
che i contemplativi vivano tutto il
giorno come in estasi. Questa è
una grandissima ingenuità. I
monaci, nei loro conventi, si
dedicano tutto il giorno a mille
faccende: puliscono la casa e
svolgono attività con cui si
guadagnano da vivere. Spesso mi
scrivono religiosi e religiose di



vita contemplativa, con
apprezzamento e affetto per
l’Opera, dicendo che pregano
molto per noi. Comprendono ciò
che molta gente non comprende: la
nostra vita secolare di
contemplativi in mezzo al mondo,
in mezzo alle attività temporali.
La nostra cella è la strada: questa
è il nostro isolamento. Dove si
chiude il sale? Dobbiamo far sì che
nulla resti insipido. Pertanto, il
nostro ritiro devono essere tutte le
cose del mondo [8] .

Come il corpo ha bisogno dell’aria
per respirare e della circolazione del
sangue per mantenersi in vita, così
l’anima deve rimanere in contatto
con Dio durante le ventiquattro ore
della giornata. Per questo, la vera
pietà fa riportare tutto al Signore: il
lavoro e il riposo, le gioie e le pene, i
successi e gli insuccessi, il sonno e la
veglia. Come scriveva don Álvaro nel
1984, «fra le occupazioni temporali e



la vita spirituale, fra il lavoro e la
preghiera non ci può essere solo un
“armistizio”, più o meno riuscito; ci
dev’essere unione piena, fusione
senza residui. Il lavoro nutre
l’orazione e l’orazione imbeve di sé il
lavoro» [9] .

Per raggiungere questa meta, oltre
all’aiuto della grazia, si richiede uno
sforzo personale costante, che spesso
è fatto di minuzie: recitare una
giaculatoria o una breve preghiera
vocale approfittando di uno
spostamento o di una pausa di
lavoro; rivolgere uno sguardo
affettuoso al crocifisso o
all’immagine della Madonna, che
abbiamo collocato in modo discreto
nel nostro posto di lavoro, ecc. Tutto
questo serve a tenere acceso
nell’anima un orientamento di fondo
verso il Signore, che cerchiamo di
ravvivare quotidianamente nella
Messa e nei momenti espressamente
dedicati alla meditazione. Così,



sebbene assai spesso siamo
concentrati in diverse attività, perché
la mente si immerge completamente
in quello che dobbiamo realizzare,
l’anima resta fissa nel Signore e
sostiene con Lui un dialogo che non è
fatto di parole e neppure di pensieri
coscienti, ma di affetti del cuore, del
desiderio di compiere tutto, fin nei
piccoli particolari, per Amore,
offrendo le nostre occupazioni.

Quando cerchiamo di comportarci
così, il lavoro professionale diventa
una palestra dove esercitare le più
svariate virtù umane e
soprannaturali: la laboriosità,
l’ordine, il buon uso del tempo, la
fortezza che porta le cose a
compimento, la cura dei particolari…
e tante piccole attenzioni per gli altri,
che sono dimostrazioni di carità
sincera e delicata.

Siate convinti che non è difficile
trasformare il lavoro in un



dialogo di preghiera. Non appena
lo si è offerto e si è messo mano
all'opera, Dio è già in ascolto, già
infonde coraggio. Abbiamo
raggiunto lo stile delle anime
contemplative, in mezzo al lavoro
quotidiano! Perché ci pervade la
certezza che Egli ci vede, mentre ci
richiede continui superamenti:
quel piccolo sacrificio, quel
sorriso a un importuno, il
cominciare dall'occupazione meno
piacevole ma più urgente, la cura
dei dettagli di ordine, la
perseveranza nel compimento del
dovere quando sarebbe così facile
interromperlo, il non rimandare a
domani ciò che dobbiamo
concludere oggi..., tutto per far
piacere a Lui, a Dio nostro Padre!
E magari, sul tavolo di lavoro o in
un posto opportuno, che non
richiama l'attenzione ma che a te
serve da svegliarino dello spirito
contemplativo, collochi il
crocifisso, che per la tua anima e



per la tua mente è il manuale da
cui apprendi le lezioni di servizio
[10] .

Con la stessa forza con cui spingeva a
trasformare il lavoro in preghiera,
san Josemaría insisteva sulla
necessità di non abbandonare i
tempi dedicati esclusivamente al
Signore: la Messa e la Comunione
frequenti, i momenti di orazione
mentale, la recita del Rosario e altri
atti di pietà ampiamente
sperimentati nella Chiesa; con tanta
più cura e attenzione quante più
difficoltà insorgono a causa del
prolungato orario di lavoro, della
stanchezza o dei momenti di aridità
che prima o poi non mancano nella
vita di chiunque. «Tali esercizi»,
ricordava don Álvaro, «non vanno
concepiti come altrettante
interruzioni del tempo dedicato al
lavoro; non sono parentesi a sé
stanti. Quando preghiamo, non
abbandoniamo il “profano”, per



immergerci nel “sacro”. La preghiera
segna invece il momento più intenso
di un atteggiamento che accompagna
il cristiano in tutta la sua attività e
che crea il nesso più profondo,
perché più intimo, tra il lavoro svolto
prima e quello al quale tornerà
subito dopo. E, parallelamente, egli
saprà così ricavare proprio dal
lavoro materia con cui alimentare il
fuoco della preghiera mentale e
vocale, spunti sempre nuovi di
adorazione, di gratitudine, di
fiducioso abbandono in Dio» [11] .

Tra pochi giorni mi recherò in
Ecuador, Perù e Brasile, per stare con
le mie figlie e i miei figli, e
incoraggiare il loro lavoro apostolico.
Vi chiedo, come sempre, di
accompagnarmi in questo viaggio
con la preghiera, con l’offerta del
lavoro e anche del riposo, quanti di
voi stanno godendo di un periodo di
vacanza. Curate il rapporto con Dio
anche in questi giorni, ricordando



l’insegnamento di nostro Padre: Ho
sempre inteso il riposo come un
distogliersi dagli impegni
quotidiani, mai come giorni di
ozio. Riposo significa riprendersi:
rigenerare le forze, gli ideali, i
progetti... In poche parole:
cambiare occupazione, per
ritornare poi con nuovo brio al
lavoro consueto [12] .

Sempre in questo mese cade il 75°
anniversario del giorno in cui
l’amatissimo don Álvaro rispose al
Signore: eccomi! Alla sua
intercessione affido la vostra fedeltà
e la mia, perché sia sempre piena, e
perché mi sosteniate nelle mie
intenzioni.

Con grande affetto, vi benedice

vostro Padre

+ Javier

Pamplona, 1° luglio 2010



[1] Lc 18, 1.

[2] 1 Tes 5, 17.

[3] Cfr. San Girolamo, Trattato sui
Salmi, Commento al Salmo I (CCL 78,
5-6).

[4] SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa , n. 8.

[5] SAN JOSEMARÍA, Appunti raccolti
durante un incontro informale, 23-
IV-1959.

[6] BENEDETTO XVI, Omelia, 19-
III-2006.

[7] GIOVANNI PAOLO II, Lettera
apostolica Novo Millennio ineunte, 6-
I-2001, n. 31.

[8] SAN JOSEMARÍA, Appunti raccolti
durante un incontro informale, 30-
X-1964.

[9] DON ÁLVARO DEL PORTILLO, Il
lavoro si trasformi in orazione ,



articolo pubblicato nella rivista Il
Sabato, 7-XII-1984 (“Rendere amabile
la verità”, Libreria Editrice Vaticana,
Roma 1995, p. 649).

[10] SAN JOSEMARÍA, Amici di Dio ,
n. 67.

[11] DON ÁLVARO DEL PORTILLO, 
cit. pp. 650-651.

[12] SAN JOSEMARÍA, Solco , n. 514.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-del-
prelato-luglio-2010/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-luglio-2010/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-luglio-2010/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-luglio-2010/

	Lettera del prelato (luglio 2010)

